Benyik György
Bevezetés az Ószövetségbe
Óravázlatok

02 Deuteronomisztikus történeti mű
(Józsué, Bírák, Rut, Sámuel 1-2, Királyok 1-2, Krónikák, 1-2)

Belső használatra, kizárólag a hallgatók számára -
kiadás, bármilyen sokszorosítás tilos!

Szeged GFE
2025



02 Deuteronomisztikus történeti mű 
A deuteronomisztikus történeti mű (DTM) teológiai jelentősége a Jahve-törvény (Deut 28) szerinti retribúciós teológiában rejlik: Izrael bukása (babiloni fogság) a bűn (bálványimádás, szövetségszegés) következménye, míg a hűség jutalommal jár; ez magyarázatot ad a katasztrófára és buzdít a megtérésre. 
Kulcsfontosságú modern kutatók: Martin Noth (1943, Überlieferungsgeschichtliche Studien) azonosította először egységes műként (Deut–2Kir), fogságkori (Kr.e. 6. sz.) keletkezéssel. F.M. Cross („blokkmodell”) fogság előtti (Jósiás-reform) és utáni kiadást feltételez; R. Smend, W. Dietrich, T. Veijola rétegeket (történeti, prófétai, nomisztikus) különböztet meg. ​
Stílusjegyek az azonosításhoz: Nyelvi-stilisztikai egység: Deuteronomista formula („Jahve szemében gonoszságot tett...”), ismétlődő értékelő kifejezések („nem hallgatott a prófétákra”). 
· Teológiai keret: Retribúció, centralizált kultusz (Jeruzsálem), prófétai igazságosság hangsúlyozása. 
· Szerkezet: Kánaán-hódítástól fogságig tartó narratíva, források (királyi krónikák) deuteronomista átértékeléssel.

Józsué könyve a héber Biblia hatodik könyve
, és a Deuteronomisztikus történelem első könyve,   Az izraeliták közép-, dél- és észak-kánaáni hadjáratairól, ellenségeik elpusztításáról és a föld felosztásáról szól a tizenkét törzs között. Az elsőben Isten parancsolja meg a föld meghódítását, a másodikban pedig Józsué figyelmeztet a Mózesnek kinyilatkoztatott törvény ( tóra ) hűséges betartásának szükségességére . Józsué könyve történelmileg problematikus, és a korai Izrael történetének nem pontos rekonstruálása. A legkorábbi elbeszélések 2–11. fejezetek, a honfoglalás története; ezeket később beépítették Józsué egy korai változatába, amely valószínűleg Jósiás király (uralkodott Kr. e. 640–609) uralkodásának vége felé íródott, de a könyvet csak Jeruzsálem Kr. e. 586-os eleste után, és a babiloni száműzetésből való visszatérés után, Kr. e. 539-ben fejeződött be.
Józsué könyve valójában egy névtelen mű. A Babilóniai Talmud, amely a Kr. u. 3. és 5. század között íródott és Józsuénak tulajdonította, de ezt az elképzelést Kálvin János (1509–1564 ) tarthatatlannak minősítette, és már Thomas Hobbes (1588–1679) idején elismerték, hogy a könyvet sokkal később írták, mint a benne leírt események történte. 9,26–30  A Deuteronomikus történelem részeként íródott, amely a Deuteronomium könyvétől a Királyok könyvéig terjed  és amelyet először Jósiás király udvarában írtak a Kr. e. 7. század végén, majd a Kr. e. 6. században jelentősen átdolgoztak.
„26Így bánt velük: kimentette őket Izrael fiainak kezéből, nem ölték meg őket. 27Azon a napon a közösség szolgálatába állította őket, mint favágókat és vízhordókat, s mind a mai napig az Úr oltára szolgálatára rendelte őket azon a helyen, amelyet majd kiválaszt.
Történelmi becslések  szerint ez Kr. e. 13. század végére (kb. 1240 körül) vagy esetleg Kr. e. 15-16. századra tehető, a késő bronzkori kánaáni városok összeomlásának idejére esik. A szövetség idején Kánaán királyai (hettiták, amoriták, kánaániták, perziták, hivviták, jebuziták) pánikszerűen szövetkeztek Izrael ellen a honfoglalók sikerei miatt. Gibeon lakói (hivviták) csalással (régieket színlelve messziről érkeztek) kötöttek békét Józsuéval, hogy megmeneküljenek a kiirtástól, mire Izrael esküt adott életükre, de rabszolgává tette őket favágóként és vízhordóként. Ez a csel a regionális félelem és törzsi szövetségek kontextusában született, ahol Izrael gyors előretörése fenyegette a helyi városállamokat.

Józsué első könyvének szerkezete
· I. A vezetői szerep átadása Józsuénak (1. fejezet)
· Az Úr megbízza Józsué-t, hogy vezesse Izrael népét az Ígéret Földjére (1:1-9)
· Józsué utasításai a népnek az indulásra (1:10-18)
· II. Behatolás Kánaán földjére és meghódítása (2–12. fejezet)
· Jerikó felderítése (2)
· Átkelés a Jordánon (3-5,1)
· Gilgáli események, köztük körülmetélés és pászka megünneplése (4-5)
· Jerikó lerombolása, Ai elleni hadjáratok, a szövetség megújítása az Ebál-hegyen
· Egyéb hadjáratok Kánaán déli és északi részén
· A meghódított területek összefoglalása (12.)
· III. A föld felosztása a tizenkét törzs között (13–22. fejezet)
· Isten utasításai Józsuénak a föld felosztásáról
· Keleti és nyugati törzsek területei
· Menedékvárosok és lévita városok kijelölése
· A honfoglalás összefoglalása
· IV. Végszó (23–24. fejezet)
· Józsué búcsú beszéde a néphez, szövetség megújítása a Szikemen
231Jóval azután, hogy az Úr nyugalmat adott Izraelnek minden ellenségétől, amely körülvette – Józsue is megöregedett és előrehaladt a korban –, 2Józsue összehívta egész Izraelt: véneit, vezéreit, bíráit, tisztségviselőit, és így szólt hozzájuk: „Öreg vagyok és éltes. 3Ti tanúi voltatok mindannak, amit az Úr, a ti Istenetek a szemetek láttára tett ezekkel a népekkel. Az Úr, a ti Istenetek harcolt értetek. 4Nézzétek, törzseiteknek örökségül kisorsoltam azokat a népeket, amelyeknek a meghódítása még hátra van, s azokat is, amelyeket kiirtottam a Jordántól egészen a Nagy-tengerig, nyugaton. 5Az Úr, a ti Istenetek maga űzi majd el őket előletek, s ti birtokba veszitek a földet, amint az Úr, a ti Istenetek megígérte nektek.
· Józsué és Eleázár halála, József csontjainak eltemetése
A könyv fő témája a vezetés átadása Mózestől Józsuénak, a kánaáni föld meghódítása, a megszerzett föld felosztása a törzsek között, valamint a nép hűségének megerősítése Isten törvényeihez.
TM és Lxx eltérései
	Szövegrész
	Szám
	Eltérés jellege

	Városok kijelölése
	Józsué 20,4–6
	Hiányzik a Septuagintából

	Városok lajstroma
	Józsué 21,36–37
	Hiányzik a Septuagintából

	Énekek
	Józsué 32,43
	Septuagintában hat versszaknyi bővítés



Józsué második könyve
 szerkezete lényegében megegyezik az első könyvével, mely általában a Józsué könyvének egészére vonatkozik, mivel a Héber Bibliában nincs külön „második könyv” Józsuéból. Némely keleti keresztény hagyományban, például az etióp ortodox egyházban és bizonyos görög kéziratokban előfordulhat, hogy a Józsué könyvét két részre bontva adják ki, de ez nem általános.
TM és Lxx eltérései
	Szövegrész TM
	vershelyek
	Eltérés jellege LXX

	Teljesítési és parancsolati részek
	Józsué 1,1–18
	Részletességi különbségek, mondatszerkezetek

	Jerikó falai
	Józsué 6
	Szóhasználat és narratív hangsúly eltérések

	Határviták és áldozatok
	Józsué 22,10–34
	Plusz kifejezések és magyarázatok a LXX-ben

	Könyv záró része
	Józsué 24
	Stiláris és szerkezeti különbségek



Józsué személye
[image: Bibliatanulmány gyerekeknek]
Józsué a Biblia szerint Mózes utódja és Izrael népének vezetője, aki vezette a honfoglalást az Ígéret Földjén. Neve jelentése „Jahve segít”, ami utal elkötelezettségére Isten iránt és vezetői küldetésére. A Bibliában Józsué alakja Isten akaratának megvalósítójaként, bátor harcosként és hűséges szolgaként jelenik meg, aki végrehajtja a föld elfoglalását, törzsek közti földosztást és a nép vallási megújulását vezeti.
Történettudományi értékelés szerint a Józsué könyve nem kizárólag történeti beszámoló, hanem jelentős mértékben idealizált és teológiai szempontból szerkesztett mű. A történészek a honfoglalást általában hosszabb folyamatnak tekintik, amely során az izraeliták fokozatosan telepedtek le Kánaánban, és nem történt egyetlen gyors, teljes körű katonai meghódítás. Régészeti kutatások azt mutatják, hogy a kánaáni városállamok fokozatosan omlottak össze, miközben az izraeliták különböző csoportokban, békésen és konfliktusok árán vették birtokba a földet.
Józsué történeti értékelése:
· Az ő története részben legeda és teológiai tanítás hordozója, amely Isten népének egyesülését, megszilárdulását és az isteni ígéret beteljesülését mutatja be.
· A honfoglalás eseményei idealizáltak, leegyszerűsítettek, nem minden esetben összeegyeztethetők a régészeti adatokkal.
· Józsué alakja fontos szereplője a bibliai narratívának, nemcsak vezetőként, hanem a hit és engedelmesség példájaként is.
Ez az értékelés hangsúlyozza a Biblia szellemi, vallási üzenetét a történeti pontosság felett.
A honfoglalás
A profán történettudomány szerint az izraeliták honfoglalásának ideje körülbelül Kr. e. 13-12. századra tehető, bár pontos időpontja vitatott. Ez az időszak a késő bronzkor és a korai vaskor határán van, amikor a kánaáni városállamok fokozatosan összeomlottak, és új népcsoportok, köztük az izraeliták is letelepedtek a térségben.
Nem zsidó dokumentumokból közvetlen utalás Izrael honfoglalására nem maradt fenn, de a régészeti leletek és az egyiptomi, valamint mezopotámiai feljegyzések tükrözik a közel-keleti népek mozgását és a politikai változásokat ebben az időszakban. A zsidó honfoglalás (Kr.e. 13. sz. vége) idején több város pusztult el: Jerikó (tűzvésett romok Kr.e. 1550 és 1400 között), Ai (Kr.e. 1400 körül), Hácór (Kr.e. 13. sz. nagy tűzvész), Béth-el, Megiddó – ezek régészetileg alátámasztottak a késői bronzkori összeomlás idején. Ezek a települések a Jordán-völgyben, Közép- és Észak-Kánaánban helyezkedtek el, fenyegetve az izraeliták előretörés, ami összefüggésbe hozható az izraeliták betelepedésével, bár a pusztítás nem mindig egyetlen katonai kampány eredménye volt.
A történettudomány mai álláspontja szerint a honfoglalás nem egyszeri, gyors katonai invázió volt, hanem hosszabb, fokozatos betelepedést jelent, amely során az izraeliták különböző csoportokhoz csatlakoztak, és a kánaáni kultúra fokozatosan olvadt össze velük. Az időszakban jelentős népmozgások és politikai átrendeződések zajlottak a térségben, ami hozzájárult az izraelita identitás kialakulásához és a honfoglalás legendájának kialakulásához.
Apiru kérdés
A Bibliában a zsidók, mint nép, a "héber" kifejezést is használják, különösen az Ószövetségben. Ábrahámot például „hébernek” nevezik, ami az Eufrátesz folyó túlpartjáról származókat jelöli (Ter14,13). Ez a megnevezés a szemita népcsoport egyik részét jelenti, amelyből a későbbiekben Izráel népe lett. Népnév vagy szociológiai csoport- pl. nomádok? Kr.e. 13. században Kánaánban a városlakó kánaániak (pl. Jerikó, Megiddó, Hácór lakói) városállamokban éltek Egyiptom vazallusaként, miközben nomád vagy fél-nomád csoportok (habiruk, 'apiruk) a felföldön és peremvidékeken portyáztak, kereskedtek vagy támadtak.
 Nomádok (apiruk) összekötőként működtek városok és peremnépek között, főutak (Nílus–Arábia–Kis-Ázsia) mentén; Egyiptom foglyul ejtett nomádokat (pl. Amenofisz idején 3600 habirut).​ gyiptom (II. Ramszesz kora) és hettiták között szorult városok nomád fenyegetéssel küzdöttek; tengeri népek vándorlása (Kr.e. 1250-1150) növelte a káoszt.
Az egyiptomi dokumentumokban az "apiruk" vagy "apiru" megnevezést olyan csoportokra használják, akiket az ókori Egyiptomban különböző nomád, betolakodó vagy szolgai rétegekként írtak le. Ezek a népek nem törzsi vagy etnikai megjelölések, hanem inkább társadalmi státuszt vagy életformát jelöltek, olyan embereket, akik kívül álltak a fennálló társadalmi rendeken. Az apiruk gyakran összefüggtek nyomorult, szolgai, vagy éppen lázadó rétegekkel, idegenekkel, illetve időnként zsoldos harcosokként vagy betolakodókként jelentek meg.
Speciálisan a zsidók kánaáni elfoglalásával kapcsolatosan az egyiptomi források néha az "apiruk" kifejezést használják azokra az ázsiai, különösen kánaáni és más közel-keleti népekre, akik a fáraók ellen, illetve Egyiptom határain kívül tevékenykedtek. A "hükszoszok" népcsoportját is gyakran az apiruk közé sorolják, akik egy időben uralták Egyiptom egy részét.
Így az "apiruk" az egyiptomi dokumentumokban nem kizárólag a bibliai zsidókat jelenti, hanem komplex csoportokat, amelyek közé többféle, főként Kánaán környéki, nomád vagy betolakodó nép tartozott, akik a késő bronzkor és korai vaskor idején mozogtak ebben a térségében mozogtak.
A bronzkor végi klímaváltozás
 jelentős szerepet játszott az ókori Közel-Keleten és a mediterrán térségben bekövetkezett társadalmi és politikai változásokban, amelyek hozzájárultak a bronzkor végi civilizációk összeomlásához.
Klímaváltozás jellemzői
· A késő bronzkor végén (kb. Kr.e. 1200 körül) tartós szárazság és hőhullámok sújtották a térséget, ami a mezőgazdasági termelés csökkenéséhez vezetett.
· A vízkészletek jelentős csökkenése, például a Holt-tenger vízszintjének drasztikus süllyedése is dokumentált jelenség.
· Gyakoriak voltak természeti katasztrófák, mint bozóttüzek, amelyek tovább rontották az élelmiszertermelési lehetőségeket.
Népmozgások
· A természeti nehézségek miatt a vidéki lakosság, különösen a fiatal, mezőgazdaságból élő férfiak, városok felé vándoroltak jobb életkörülmények reményében.
· Ez a helyi túlnépesedés, munkanélküliség és társadalmi feszültségek fokozódásához, végül politikai instabilitáshoz, zavargásokhoz és háborúkhoz vezetett.
· Több népcsoport, köztük a „tengeri népek” mozgása is kapcsolódik ehhez a válsághoz, akik inváziókat indítottak a térségbe, ami hozzájárult a városállamok pusztulásához.
Hatás a történeti folyamatokra
· A klímaváltozás elősegítette az ősi államok, így a kánaáni városállamok és birodalmak összeomlását.
· Ez az instabilitás megteremtette a feltételeket az új népcsoportok, köztük az izraeliták számára, hogy betelepedjenek és kialakítsák identitásukat a térségben.
· Az ókori társadalmak egy része ellenállóbbnak bizonyult, próbált alkalmazkodni a változó körülményekhez, de sok helyen a válság hosszabb távú összeomláshoz vezetett.
Összességében ez a bronzkori éghajlati esemény komplex társadalmi és történelmi folyamatokat befolyásolt, amelyek jelentős átrendeződést eredményeztek a térségben az Kr.e. 12-11. század környékén
A honfoglalás kérdésében a profán történettudomány két fő elméletet különböztet meg az izraeliták Kánaán földjére való bejövetele kapcsán:
1. Egy lendülettel honfoglalás (Józsué könyve alapján)
[image: Mózes és Józsué - Történelemi útravaló]
· Ez az elképzelés a Biblia Józsué könyvében leírt gyors katonai meghódításon alapul, ahol Józsué vezetésével az izraeliták jelentős városokat foglalnak el rövid idő alatt.
· A történet szerint Izrael népe hirtelen és szervezetten vonult be Kánaánba, és katonai sikerekkel szerezte meg a földet.
2. Fokozatos beszivárgás elmélete (Bírák könyve)
· Számos régészeti és történeti kutatás egyértelműbbnek tartja, hogy az izraeliták nem egyetlen, gyors invázióval foglalták el Kánaánt, hanem fokozatosan, hosszabb idő alatt szivárogtak be.
· Ismeretlen csoportok, pásztorok és kisebb közösségek keveredtek a helyi kánaáni lakossággal, lassan vették birtokba a területeket.
· A régészeti ásatások, mint például Bétel, Hácór és Bét-Seán területén, több évszázados rombolásra és átalakulásra utalnak, amely nem egyeztethető össze a Józsué könyvében leírt gyors meghódítással.
· Ez a modell a népmozgásokra, helyi konfliktusokra és társadalmi átalakulásokra helyezi a hangsúlyt, ahol az izraeliták beolvadása a kánaáni társadalomba egy hosszabb folyamat eredménye.
Összegzés
[image: Józsué és Jerikó falai | Bibliai történet]
Jerikó elfoglalása a honfoglalás egyik legismertebb eseménye, amit a Józsué könyve 6. fejezete ír le. A történet szerint Jerikó városa szinte hermetikusan zárva volt az izraeliták elől, és az Úr parancsára Józsué vezetésével a nép különleges módon hódította meg a várost:
· Az izraelitáknak hat napon keresztül naponta egyszer kellett körbejárniuk a várost, a Szövetség Láda előtt menetelő hét pap kürtökkel.
· A hetedik napon hétszer kellett körbejárni a várost, miközben a papok folyamatosan fújták a sófárt, az izraeliták pedig csendben haladtak.
· Amikor a papok hosszan megfújták a kürtöket, az egész nép hatalmas harci kiáltásban tört ki, és a város falai leomlottak.
· A nép ezután egyedül beléphetett a városba, és elfoglalta azt, Rácháb, a városban bújtatott kémet megkímélték, ahogy megígérték.
Ez az esemény Isten csodálatos közbelépését, valamint az izraeliták vezetőjük iránti engedelmességét hangsúlyozza. Jerikó elfoglalása után Izrael folytatta a honfoglalást más városokban is, például Ai és Bétel megostromolásával.
A történet a Biblia epikus és teológiai része, melynek célja Isten hatalmának és népének elhivatottságának bemutatása.
Körülmetélés
[image: Fáraók világának érdekességei ...]
A Kivonulás könyve 5. fejezete szerint Izrael népét a sivatagi vándorlás idején érte el a körülmetélés elrendelése újra, a honfoglalás előtt Józsué parancsára újból körülmetélték azokat a férfiakat, akik a sivatagban születtek, mert az egyiptomi kivonulás előtt körülmetéltek - az egyiptomi rítus szerint - nem feleltek meg teljesen a zsidó vallási előírásoknak.
A korábbi körülmetélés inkább rituális vagy részleges volt, és nem felelt meg az Ábrahámmal kötött szövetség parancsának minden részletében. A honfoglalás előtt ezért kellett „másodszor” is körülmetélni az izraelitákat (kivéve a Lévi törzs tagjait, akik már eleve körülmetéltek voltak), hogy teljes mértékben beteljesítsék a szövetséget és részt vehessenek a peszáchi áldozaton.
Ez a körülmetélés tehát az új nemzedék felkészítésének és rituális megtisztulásának volt része a Szentföldre való belépés előtt.
Józsué országgyűlése a honfoglalás után
 időszak egyik fontos eseménye, amelyről a Biblia Józsué 24. fejezete számol be. Az országgyűlés Sikemben (a Szikem városában) történt, ahol Józsué összehívta Izrael minden nemzetségét, véneit, bíráit és vezetőit, hogy szövetséget kössenek az Úrral és megerősítsék hűségüket Istenhez.
Az országgyűlés főbb pontjai:
· Józsué emlékeztette a népet, hogy atyáik idegen isteneknek szolgáltak a Jordán túloldalán, de Isten elhívta Ábrahámot és Izsákot, majd Jákóbot, és az Ő segítségével hozta el őket az Ígéret Földjére.
· Felszólította népét, hogy válasszanak, kinek akarnak szolgálni: az idegen isteneknek vagy az Úrnak, Izrael Istenének.
· A nép megerősítette, hogy az Úrat fogják szolgálni, és elutasították az idegen vallásokat és bálványokat.
· Józsué megkötötte a szövetséget, és emlékeztette a népet a Mózes törvényeinek betartására.
A törzsek listája
[image: COG - Izrael hĂĄza - Az elveszett tďż ...]
A Biblia több helyen felsorolja Izrael tizenkét törzsét, amelyek Józsué könyvében és más ószövetségi szövegekben is megjelennek. Ezek a törzsek lehetnek:
	Törzs neve
	Rövid ismertetés

	Rúben
	Jákob elsőszülött fia és törzse Ter 29,32-ben/35,23-ban A törzse a népösszeírásokban: 4Móz 1,20-21 (603 550 fő), 26,5-11 (43 730 fő, Dátán és Abírám lázadása említve).

	Simeon
	Simeon, Jákob második fia Leától, Ter 29,33-ban „Az Úr meghallgatta, hogy gyűlöl engem József, íme, ezúttal ragaszkodik hozzám férje”. Ter 35,23-ban Jákob fiaként sorolják fel a 12 törzs ősatyjaként. Ter 34-ben Simeon és Lévi bosszút áll Diná megerőszakolásáért Sikem városában, lemészárolva a lakosokat, mire Jákob átkot mond rájuk (Ter 49,5-7). A népösszeírásokban: 4Móz 1,22-23 (59 300 fő), 26,12-14 (22 200 fő)


	Lévi
	Lévi, Jákob harmadik fia Leától, a Ter 29,34-ben Lea ezt mondja: „Most már ezúttal hozzám ragaszkodik férjem, mert két fiút szültem néki”. Ter 35,23-ban Jákob fiaként sorolják fel a 12 törzs őse között. Ter 34-ben Lévi és Simeon bosszút áll Diná megerőszakolásáért Szikemben, lemészárolva a város lakóit, Jákob átkot mond rájuk (Ter 49,5-7). A népösszeírás 4Móz1,7 (nem számlálták, mert szent szolgálat); 3,5-39 (segítők Mózesnél); 26,57-62 (22 000 fő). Lévi törzse papok és szolgák lesz (4Móz 18,1-7; 35,1-8), földet nem kap, hanem 48 várost más törzsektől (Józs 21,1-42 Áron pap fiainak 13 város Júdából, Simeonból, Benjáminból; kehaniták 10; gersonitáknak 13; meráriták 12). Később Jeruzsálemben szolgálnak (1Krón 6,1-81).


	Júda
	Júda, Jákob negyedik fia Leától, a Ter 29,35-ben születik meg, ahol Lea hálát ad: „Ezt a fiút dicsőíteni fogja az Úr, ezért Júda néven nevezte el”. Ter 35,23-ban Jákob fiaként sorolják fel a 12 törzs őse között; Ter 38-ban családja (Hér, Ónán, Séla, Perec) és Támár története részletesen. Ter 37,26-27-ben ő javasolja József eladását rabszolgának a gyilkosság helyett; Ter 44-ben közbenjár Jákobnál Benjáminért. Népösszeírások: 4Móz 1,26-27 (74 600 fő), 26,22 (76 500 fő, legnagyobb törzs); Józs 15,1-63-ban déli földrészeket kap (Hebron, Jeruzsálem környéke). Júda törzse királyi jogot kapott Jákob áldásában (Ter 49:8-12: „királyi pálca nem távozik Júdától”), Dávid és Salamon királyok innen származnak, Jézus messiási leszármazása is ide kötődik. A déli Júda királyság magja (Júda + Benjámin + Lévi papok), Asszíria elhurcolta az északi 10 törzset, de Júda fennmaradt Babilonig.


	Isszakár
	Iszakár első említései
Iszakár, Jákob ötödik fia Leától a Ter 30,17-18-ban Lea ezt mondja: „Isten díjat adott nekem azért, hogy adtam férjemnek”. Ter 35,23-ban Jákob fiaként sorolják fel a 12 törzs őse között; Jákob áldásában (Ter 49,14-15) erős szamár, nagy terhet visel. A törzse népösszeírásokban: 4Móz 1,28-29 (54 400 fő), 26,23-25 (64 300 fő, legnagyobb növekedés). Vezetői: Natanél (4Móz 1,8; 2,5; 7,18; 10:15), Patuél (4Móz 34,26), Tólá bíró (Bír 10,1), Baasa és Omri királyok (1Kir 15,27; 1Krón 27,18). ​Józsue 19,17-23-ban Jezréel-völgyét kapja (Jezréel, Keszullót, Súnem, Hafaráim, Rabbít stb.), Zebulon, Naftáli és Manassé között. Később asszír fogságba hurcolják (2Kir 15,29; 1Krón 7,1-5), Elizeus próféta innen származik.


	Zebulon
	Zebulon, Jákob hatodik fia Leától, a Ter 30,19-20-ban Lea ezt mondja: „Isten megajándékozott, íme, immár hatodszor szültem fiút férjemnek”. Teremtés 35,23-ban Jákob fiaként sorolják fel a 12 törzs őse között; Jákob áldásában (Ter 49,13) tengerparti hajók kikötőjeként írják le, határa Szidónig ér. Népösszeírások: 4Móz 1,30-31 (57 400 fő), 26,26-27 (60 500 fő). Vezetői: Éliáb (4Móz 1,9; 2,7; 7,24; 10,16), Élihúfen (4Móz 34,25), Ígál (1Krón 27,19), Ézra, Átája (Neh 12,1). Józsue k. 19,10-16-ban Galilea déli részét kapja (Itrah, Kattat, Nahalal, Simron, Jidna, Bejt-Léhem, Bet-Arabel, Bászmat, Gábéél, Kamon), Iszakár mellett. Dán migrációja miatt elveszít területeket (Bír 18); asszír fogság (2Kir 15,29), hazatérés (1Krón 12,33, 40)


	Efraim
	Nem Jákob, hanem József második fia (egyiptomi) Aszenáttól, a Ter 41,52-ben József ezt mondja: „Isten tett engem termékennyé atyám nyomorúságában”. Jákob megáldja őt és Manassét (Ter 48,1-20), elsőszülöttségi jogot adva Efraimnak a testvérével szemben; Ter 46,20-ban Egyiptomba vonuláskor sorolják fel. Népösszeírások: 4Móz 1,32-33 (40 500 fő), 26,35-37 (32 500 fő). Vezetői: Elísáma (4Móz 1,10; 2,18; 7,48; 10,22; Józs 19,20), Joszíjáhu (1Krón 27,20), Józsué (Efraimról származik, Józs 19,50). ​Földrészek kiosztásakor Józsue 16,1-10-ben Kánaán középső részén kap földet (Siló, Szikhem menedékváros), Manasszéval osztozva, termékeny hegyvidék Egyiptom közelében. Az északi királyságban vezető törzs (Józsué, Jeroboám innen), „Efraim” gyakran az egész északi királyság szinonimája (pl. Bír 12,1-6 viszály Jeftével; 2Kir 17,17 asszír fogság)


	Manasszé
	Manassze nem Jákob, hanem József elsőszülött fia (egyiptomi) Aszenáttól, a Ter 41,51-ben József ezt mondja: „Isten elfeledtette velem minden nyomorúságomat és atyám egész házát”. Jákob megáldja őt és Efraimot (Ter 48,1-20), fiává fogadva őket, de Efraimnak adja az elsőszülöttséget; Ter 46,20-ban Egyiptomba vonuláskor sorolják fel. Népösszeírások: 4Móz 1,34-35 (32 200 fő nyugati fél törzs), 26,29-34 (52 700 fő); keleti fél törzs külön (4Móz 26,29-34). Vezetői: Gamáliél (4Móz 1,10; 2,20; 7,54; 10,23), Abíézér (Józs 17,2), Gedeon (Bír 6,15), Sikem királyai (Jeroboám I.). Két fél törzsként oszlik: keleti fél Rúben és Gád mellett Jordánon túl (4Móz 32,33-42; Józs 13,29-31: Bászán, Gileád), nyugati fél Efraim mellett Kánaánban (Józs 17,1-13: Asér, Iszakár határán, termékeny völgyek). Asszír fogság (2Kir 15,29; 17,6), „Manasszé” gyakran az északi királyság szinonimája.


	Benjamin
	Benjámin, Jákob legkisebb fia Ráheltől, a Ter 35,16-18-ban Betlehem közelében születik, ahol Ráhel meghal és Ben-ónit („fájdalom fia”) nevezi el, de Jákob Benjámint („jobb kezem fia”). Teremtés 35,23-ban Jákob fiaként sorolják fel a 12 törzs őse között; Jákob áldásában (Ter 49,27) farkasként írják le, aki reggel ragadozza el a zsákmányt. Népösszeírások: 4Móz 1,36-37 (35 400 fő), 26,41 (45 600 fő). Vezetői: Abídán (4Móz 1,11; 2,22; 7,60; 10,24), Ehúd bíró (Bír 3,15), Saul első király (1Sám 9,1-2; 10,21), Pál apostol (Róm 11,1; Fil 3,5). ​A földosztáskor (Jeruzsálem déli része, Giva, Ramá), termékeny, de hegyes vidék. Kulcsesemények: Bírák 19-21-ben a gibeahi bűn miatt polgárháború, törzs majdnem kipusztul; Salamon után Júdával alkotja a déli királyságot (1Kir 12,21).

	Dán
	Dán, Jákob hetedik fia Bilhától (Ráhel szolgálólánya), a Ter 30,4-6-ban születik meg, ahol Ráhel azt mondja: „Isten ítélkezett meg előttem, és meghallgatta a szavamat”. Ter 35,25-ben Jákob fiaként sorolják fel a 12 törzs őse között; Jákob áldásában (Ter 49,16-17) kígyóként írják le, aki megmarja a lovat. Nép összeírások: 4Móz 1,38-39 (62 700 fő, legnagyobbak között), 26,42-43 (64 400 fő). Vezetői: Ahiezer és Níás (4Móz 1,12; 2,25; 7,66; 10,25), Szamgár (Bír 13,2, Sámson apja), Húšim/Suhám (Ter 46,23). Józsuétól 19,40-48-ban déli területet kap (Czorá, Esztaól, Ir-Sebim, Ajalón), de nem telepszenek meg, észak felé vándorolnak, elfoglalják Laiszt (Lesem), átnevezik Dánra (Bír 18,1-31, bálvánnyal). „Dántól Beérsebáig” jelzi Izrael határait (Bír 20,1; 1Kir 15,28); asszír fogság (2Kir 15,29), Jelenések könyve 7-ben hiányzik a 144 000 kiválasztottból.


	Naftali
	Naftáli, Jákob nyolcadik fia Bilhától (Ráhel szolgálólánya), a Ter 30,7-8-ban születik meg, ahol Ráhel azt mondja: „Isten perelt az én peremben, és meghallgatta a szavamat”. Ter 35,25-ben Jákob fiaként sorolják fel a 12 törzs őse között; Jákob áldásában (Ter 49,21) „kecses szarvasünőként” írják le, szép szavakat szól róla. Népösszeírások: 4Móz 1,42-43 (53 400 fő), 26,48-50 (45 400 fő). Vezetői: Ahírá (4Móz 1,15; 2,29; 7,78; 10,27), Bárák bíró (Bír 4,6), Jazíél, Nátánél (1Krón 27,19). Józsuétól 19,32-39-ben Galilea északi részét kapja (Kedés, Cedidim, Cippór, Hamát, Rakkát, Kineret, Naftáli erős városait), Asér és Manassé között, Kineret-tótól északra. Asszír fogság (2Kir 15,29), de Dávidhoz csatlakoznak (1Krón 12,34-40); Iz 9,1-ben megaláztatásuk említve.


	Gád
	Gád, Jákob kilencedik fia Zilhától (Lea szolgálólánya), a Ter 30,9-11-ben születik meg, ahol Lea azt mondja: „Boldog vagyok, mert leányok boldoggá tesznek”. Ter 35,26-ban Jákob fiaként sorolják fel a 12 törzs őse között; Jákob áldásában (Ter 49,19) „sarlóval támadott törzs”-ként írják le, amely győzedelmeskedik. Népösszeírások: 4Móz 1,24-25 (45 650 fő), 26,15-18 (40 500 fő). Vezetői: Éliászáf (4Móz 1,14; 2,14; 7,42; 10,20), Gedeon (Bír 6,15), Baása király (1Kir 15,27), Jójádá (2Kir 11,4). Józsuétól Jordán keleti oldalán, Arnón és Jabbók folyók között kap területet Rúbennel és Manassé fél törzsével (4Móz 32,1-36; Józs 13,24-28: Gileád, Bászán, Hásbón), legelőgazdag vidék. Asszír fogság idején elsőként (1Krón 5,26; 2Kir 15,29), de Dávidhoz csatlakoznak (1Krón 12,8)




Izrael tizenkét törzsének eltérő megnevezései
Az Izrael tizenkét törzse Jákob fiaként alapul, de a Biblia különböző listákban eltérően szerepel és eltérő helyesírással (pl. József helyett Efraim/Manassé, Lévi föld nélkül). ​
	Törzs
	Héber/Alternatív név
	Megjelenés példa

	Rúben
	Reuvén, Reuven
	5Móz 27:13 ​

	Simeon
	Simon, Shimon
	5Móz 27,12 ​

	Lévi
	Levi
	Ter 49; föld nélkül ​

	Júda
	Jehuda, Yehuda
	5Móz 27,12 

	Dán
	Dan
	5Móz 27,13 ​

	Naftáli
	Náftáli, Naphtali
	5Móz 27,13 ​

	Gád
	Gad
	5Móz 27,13 ​

	Áser
	Asher
	5Móz 27,13 

	Iszakár
	Jiszáchár, Issachar
	5Móz 27,12 ​

	Zebulon
	Zvulun, Zevulun
	5Móz 27,13 ​

	József
	Joszef (Efraim+Manassé)
	5Móz 27,12; 4Móz 1 ​

	Benjámin
	Binjámin, Binyamin
	5Móz 27,12 ​



Amphiktüónia görög írása
Az amphiktüónia (amphiktyonia) görögül ἀμφικτυονία﻿ (amphiktyonía) az ókori görög szentély (pl. Delphoi Apollón-templom) körüli vallási-politikai szövetséget jelöli, ahol törzsek vagy poliszok a delphoi amphiktüonia i. e. 6. századi szent háború, tehát egy vallási jellegű védelmi szövetséget jelentett. Tagjai kezdetben etnikai vagy törzsi csoportok (ethnoszok), később pedig városállamok (poliszok) voltak. Az amphiktüoniák﻿ közös ünnepeket tartottak, a közös kultuszt és katonai segítséget ígértek egymásnak veszély esetére. Az egyes tagokat engedetlenség esetén pénzbüntetés és súlyosabb esetben kizárás fenyegette, valamint szent háborút is indíthattak ellenük. Az amphliktüónia﻿ tagjai esküvel fogadták meg, hogy nem pusztítják el egymás városait, és ha háború tör ki köztük, nem zárják el egymást a víztől. Megszegés esetén a várost lerombolták és javait a delphoi szentélynek adták át. Az első és későbbi szent háborúk a szövetség fenntartására és a szabályok megsértésére adott válaszok voltak. Ezt alkalmazták a honfoglalás után egyesült zsidó törzsek. Ennek központi kultusz tárgya volt a szövetség ládája vagy „frigy” láda
A szövetség ládája (frigyláda) központi szerepet töltött be 
[image: Itt található ma a frigyláda, amely a ...]
a honfoglalás idején és azt követően egészen Dávid koráig az izraelita vallási és közösségi életben. Ez a láda tartalmazta a két kőtáblát a Tízparancsolattal, a mannás korsót és Áron kivirágzott vesszejét, és Isten jelenlétének szimbóluma volt. A ládát a szent sátor legszentebb részébe, a szentek szentjébe helyezték el, ahol isteni felhő jelezte Isten jelenlétét. A frigyláda trónusként szolgált: a főpap évente egyszer, engesztelő napkor a láda tetejére hintette az áldozati vért, így közvetítve Isten kegyelmét a népnek. 
A honfoglaláskor (Józsué könyve) a láda katonai és szakrális szerepet is kapott: az átkeléskor a Jordánon papok vitték előre, majd a honfoglalás fontos ütközeteiben (pl. Jerikó ostroma) is jelen volt, jelezve Isten hatalmát és áldását. Ez szimbolikus jelentőséggel bírt: ahol a láda volt, ott Isten jelenlétével számoltak, ez adott legitimitást és védelmet a hadműveleteknek.
Az Ígéret Földjére lépve a láda először Gilgálban állt, majd Szikemben vettek részt vele szövetségmegújítási ünnepen. Később Siló városában lett a láda hosszú időre elhelyezve, ahol a központi szentély szerepét töltötte be (Isten lakhelyeként ismerték). Silóban maradt egészen a filiszteusokkal vívott csatákig, amikor is a ládát elragadták (lásd Sámuel könyvei), majd visszakerült izraeli területre.
Dávid király aztán Jeruzsálembe vitette a szövetség ládáját, ahol végül Salamon idején a templom szentek szentje lett az állandó székhelye. 
A Biblia alapján a szövetség ládája (frigyláda) Gilgál, Sikem (más írásmódban: Szikem), és Siló-ban van.
· Gilgál: Józsué könyve 4–5. fejezeteiben szerepel, hogy Izrael átkelése után a Jordánon Gilgálban állították fel először a szent sátrat és a szövetség ládáját, itt tartották a peszáchi áldozatot is (Józs 4,19; 5,10). Szűkebb értelemben nincs kifejezett igehely, amely konkrétan leírja, hogy a láda huzamosan Gilgálban lett volna – de a bevonulási rituálé idején biztosan ott volt. 
· Szikem: Józsué könyve 8,30–35. szerint szövetségmegújítási ünnepet tartottak Szikemben, miután az izraeliták elfoglalták Kánaánt. Bár explicit utalás nincs a láda Szikemben való elhelyezésére, a szövetség ünnepe, ahol a nép az áldás és átok igéit kiáltotta ki, a korabeli szentély jelenlétét feltételezi.
· Siló: Konkrétan több helyen (Józsué 18,1; Bírák 18,31; 1Sámuel 1,3–7; 4,3) olvasható, hogy a szent sátor és benne a láda Silóban állt, itt volt Izrael vallási központja egészen addig, amíg a filiszteusok elrabolták (1Sámuel 4,3–11). 
A láda később (a filiszteus vereségek után) Bét Semesbe, Kirját-Jeárimba, majd Dávid által Jeruzsálembe került.



Bírák könyve
A Bírák könyve  ספר שופטים A Széfer Schoftim az Ószövetség része is. A Bírák könyve a héber Biblia és a keresztény Ószövetség hetedik könyve. A középkor óta 21 fejezetre oszlik. A szöveg Kánaán meghódítása utáni időszakot írja le, egészen Saul uralkodóinak uralkodásának kezdetéig (kb. Kr. e. 1050). Ebben az időben Izraelt bírák uralták. A legismertebbek Debóra női bíra, valamint Gedeon, Sámson és Sámuel voltak, akik alatt véget ért a bírák korszaka, és elkezdődött a királyok korszaka. A héber Biblia elbeszélésében a Józsué könyvében leírt hódítás és a Sámuel könyveiben szereplő királyság megalapítása közötti időszakot öleli fel, amely időszakban a bibliai bírák ideiglenes vezetőkként szolgáltak.
A Bírák könyve szerkezetileg három fő részre bontható:
· 1,1–2,5: Bevezető rész, amely a honfoglalás lezárását és eredményeit foglalja össze.
· 2,6–16,31: A bírák korát tárgyalja, két alfejezetre bontva:
· 2,6–3,6: Prológus, amelyben a bírák korának bevezetése, a nép eltávolodása Istentől és az Úr ítéletei jelennek meg.
· 3,7–16,31: A tizenkét bíra története, akik karizmatikus vezetőkként megmentették Izraelt az ellenségtől. A bírákat két csoportba sorolják: nagybírák (katonai vezetők) és kisbírák (a nép belső ügyeinek irányítói).
· 17–21: Függelék, amely bemutatja a királyság előtti korszak vallási és erkölcsi visszásságait, például Dán törzs vallási és kulturális problémáit, valamint Benjámin törzs bűneit és azok következményeit.
· TM és LXX eltérései
	· Szövegrész
	· Vershelyek
	· Eltérés jellege

	· Éhud tettei
	· Bírák 3,31
	· Részletességi különbségek, narratíva eltérések

	· Debóra éneke
	· Bírák 5
	· Bővítések, más elrendezés, szóhasználatbeli különbségek

	· Gedeon halála
	· Bírák 8,19
	· Szóhasználat és részletesség eltérések

	· Narratív és jogi részek
	· Bírák 19, 20
	· Szöveghossz és változatosság



Az eltérések arra utalnak, hogy a TM és a LXX két különböző szövegi hagyományból származik, amelyek nyelvi, teológiai és történeti szempontból különböző olvasatokat eredményeznek. A Septuaginta gyakran bővebb, részletesebb vagy harmonizáltabb szöveget tartalmaz, míg a Massoretikus szöveg inkább konzervatívabb Éhud tettei﻿ Debóra éneke﻿.
[image: Hősi történetek a Bírák könyvében ...]
A könyv alapvetően ciklikus szerkezetű, bemutatva Izrael népének visszatérő bűnét, Isten ítéletét, a nép megtérését, a szabadító bírák megjelenését, majd újabb bűnbeesést. Ez a ciklus adja a könyv tartalmi vázát.
A Bírák könyve tizenkét bíráját két fő típusba sorolhatjuk, 
akik különféle vezetői és szabadító szerepeket töltöttek be Izraelben. Az alábbiakban név szerint és főbb tevékenységük szerint összefoglalva:
A főbb, úgynevezett „nagybírák” – katonai és vezetői szabadítók
· Otniel: Az első bíra, aki megszabadította Izraelt egy szomszédos elnyomótól (Bír 3,9–11).
· Ehud (Éhúd): Balkezes, ravasz vezető, aki megölte a moábita királyt, megszabadítva Izraelt (Bír 3,11–29).
· Debóra: Egyetlen női bíra, próféta és harcos, aki Bárákkal együtt vezetett hadjáratokat a kanaániak ellen (Bír 4–5).
· Gedeon: Harcos, aki lerombolta Baál oltárát, és a midianiták ellen vívott győztes csatákat (Bír 6–8).
· Jiftach (Jefte): Egy erős vitéz, aki az ammoniták elleni háborút vezette (Bír 11–12).
· Abimélek: Olyan vezető, akit inkább helyi királyként tekintenek, és gonosznak minősül (Bír 9).
Egyéb kisebb bírák – helyi igazságszolgáltatók
· Tola, Jair (Jáir), Ibszán, Elon, Abdon, Samgar: Ezek a bírák főként helyi bíráskodással és igazságszolgáltatással foglalkoztak, és kevésbé katonai szerepet töltöttek be (Bír 10,1–5; 12,8–15; 3,31).
Különleges eset
· Sámson: Egy erős harcos, aki egyedi története miatt nem sorolható a többi típus közé, de a könyv kiegészítő harcos bírája volt a filiszteusok elleni harcban (Bír 13–16).
[image: Mikor van Sámson névnap? - Startlap Wiki]
Ezek a bírák különböző időszakokban, főként katonai vezetőkként vagy bírói-vezetői szerepben szolgálták Izraelt, megvédve a népet ellenségeiktől, és időnként igazságot szolgáltatva. A Biblia ciklikusan mutatja be tevékenységüket: Izrael elesik a bűnbe, Isten szabadítókat küld, a nép megtér, majd újrakezdődik a körforgás.
A Bírák könyvének teológiai koncepciója 
elsősorban Izrael népének Istenhez való hűségének és engedelmességének témájára összpontosít. A könyv ciklikus szerkezetben mutatja be, hogy Izrael népe ismétlődően elfordul Istentől, más istenekhez fordul, és ezért Isten haraggal sújtja őket. Ezt követően azonban mindig küld egy bíra-szabadítót, hogy megmentse őket az ellenségeiktől és irányítsa őket Isten útján. Ez a folyamat rávilágít:
· Az ember bűnös hajlamára és az isteni büntetésre, amely követi a nép engedetlenségét.
· Isten kegyelmére és irgalmára, amely megnyilvánul a szabadítók küldésében, akik helyreállítják a rendet és az igazságot.
· A bibliai deuteronomista történetírás legfontosabb eleme, amely az emberi bűn és az isteni megbocsátás egységét hangsúlyozza.
Továbbá a könyv tanítása megmutatja a kísértések és engedetlenség leküzdésének nehézségét, valamint azt, hogy a hívő embernek hogyan kell Istenben bízva, döntéseit felelősséggel meghoznia, miközben együtt él a bűnös hajlamokkal és a kísértésekkel.
Összefoglalva, a Bírák könyve teológiai üzenete az Isten és népe közötti szövetség, amelynek megőrzése és betartása a nép életének kulcsfontosságú eleme, és amely folyamatosan próbára teszi Izraelt a történet során.



Rúth könyve
Rúth könyve ( מְגִלַּת רוּת Megillat Rúth – Rúth tekercse) a Héber Biblia harmadik részének (Ketuvim – Iratok) második egységébe, az Öt tekercs közé tartozik, a keresztény kánonban történeti alapon kapott elhelyezést, ezért a Bírák könyve után szerepel. A könyv a moábita Rúth és anyósa, Naomi történetét beszéli el Moábból való visszatérésükön keresztül Rúth férjhezmeneteléig, illetve fiának megszületéséig, majd Dávid király nemzetségtáblájával zárul. A könyv, rövidsége ellenére is (4 fejezet) fontos helyet foglal el mind a zsidó, mind a keresztény hagyományban.
[image: Fájl:1795-William-Blake-Naomi ...]
A Rúth könyve﻿ négy fejezetből áll,
 és novellaszerű elbeszélés formájában mutatja be egy moábita nő, Rúth, és anyósa, Náomi történetét a bírák korának végén. A könyv struktúrája az alábbi:
· 1. fejezet: Bemutatja a család tragédiáját, amikor a bethlehemi Elimélek családjával együtt Moábba vándorol éhínség elől. Elimélek meghal, fiúk pedig feleségül veszik a moábita Rúthot és Orpát. Később a két fiú is meghal gyermektelenül, és Náomi visszatér Izraelbe, menyeit pedig megpróbálja visszaküldeni egyéni családjukhoz. Orpa visszafordul, Rúth viszont az anyósa mellett marad, kifejezve hűségét.
· 2. fejezet: Az aratás kezdetén Rúth elmegy szedni a mezőről hullott kalászokat, és találkozik Boábbal, Noémi rokonával, aki védelmébe veszi és gondoskodik róla.
· 3. fejezet: Rúth titokban találkozik Boázzal az éjszaka folyamán, és Boáz vállalja, hogy megváltja őt, mint közeli rokont (góél), ha a másik közelebbi rokon nem él ezzel a jogával.
· 4. fejezet: Boáz megvásárolja a földet és feleségül veszi Rúthot. A könyv Dávid király családfájával zárul, amely bemutatja Rúth és Boáz leszármazásának jelentőségét a messiási vonalon.
A könyv egyszerre mesél egy személyes családi történetet és mutat rá Isten gondviselő kegyelmére, az egyéni élet eseményeinek szerepére a nagyobb isteni tervben, különösen Dávid királyságának előzményeként. A struktúra időben egyre szűkül (rövidül az időtáv), hogy aztán újra kibővüljön a családfa bemutatásával.
A Rúth könyvének﻿ főbb beszélői és szereplői a Biblia szerint a következők:
· Naomi (Náomi): Rúth anyósa, aki az éhínség miatt Moábba menekül, majd később visszatérhetett Betlehembe. Neve „Gyönyörűségem”-ből „Mára” („Keserűség”) névre változik az életében történt veszteségek miatt. Fontos szerepe van Rúth életének és sorsának alakításában, tanácsokat ad és közvetít Boázhoz.
· Rúth: A főszereplő, moábita özvegyasszony, aki hűségesen követi anyósát, majd Boáz felesége lesz. Szavai híressé váltak, különösen hűséges fogadalmával: „ahová te mégy, oda megyek, ahol te megszállsz, ott szállok meg, néped az én népem, és Istened az én Istenem” (Rúth 1,16).
· Orpa: Rúth testvére, aki visszatér saját népéhez, és ellentétben Rúth-tal, nem követi Náomit.
· Boáz: Naomi rokon férfi tagja, aki végül megváltja Rúthot és feleségül veszi. Személye a bibliai kegyelem és szentség megtestesítője; azt mondja Rúthnak: „Terítsd rá takaródat, mert te vagy a legközelebbi rokon” (Rúth 3,9).
· A betlehemi asszonyok: Ők nevezik el Rúth fiát, Óbédet, jelezve az új családi és közösségi helyzetet.
· Szolgálók és aratók: Kisebb szerepük van a történetben, de jelenlétük segíti a narratívát.
A beszélők között számos dialógus hangzik el, amelyek különösen a női kapcsolatokra és az elköteleződésre koncentrálnak, és mély teológiai, erkölcsi jelentéseket hordoznak a könyvben.
TM és Lxx szöveg eltérései
	Szövegrész
	Példa vershelyek
	Eltérés jellege

	Hűség kijelentése
	Rúth 1,16
	Hosszabb, bővebb kifejezés a LXX-ben

	Öröklési jogok
	Rúth 4,7–8
	Részletesebb, magyarázóbb szöveg a LXX-ben

	Narratíva, párbeszéd
	Rúth 2
	Stilisztikai eltérések

	Kiegészítő megjegyzések
	Több hely
	LXX-ben előfordul


Ezek az eltérések azt jelzik, hogy a TM és a LXX különböző fordítási stratégiákat és forrásokat tükröznek, amelyek befolyásolják a könyv értelmezését és befogadását.


Sámuel könyvei
Sámuel könyve ( ספר שמואל ,  Széfer Smuel ) a héber Bibliában egy könyv. A Septuagintában, és a latin Vulgata-ban már kettő: Sámuel első könyve (1 Sámuel, vagy 1 Samuel) és Sámuel második könyve (2 Sámuel, vagy 2 Samuel). Ezt követi az ortodox és a legtöbb modern keresztény bibliafordítás is, ezért ezekben két könyvként szerepel.   A könyv a Józsué, Bírák, Sámuel és Királyok könyvel együtt a Deuteronomisztikus mű része, melyek a zsidó teológiai történetként is funkcionál, melynek célja hogy a prófai útmutatása alapján elmagyarázzák Istennek Izrael számára adott törvényét. A zsidó hagyomány szerint a könyvet Sámuel írta, Gád és Nátán próféták pedig kiegészítették, vagyis három próféta alkotása. A modern kutatás szerint a teljes Deuteronomisztikus története Kr.  e. 630–540 között keletkezett későbbi szöveget is integráltak a műbe.
[image: Sámuel próféta]
A Sámuel első és második könyve szerkezete három fő történelmi korszakot ölel át: Sámuel szolgálatát, Saul királyságát és Dávid felemelkedését, majd uralkodását. Az egység két kötetben írja le a bírák korából a királyságba való átmenetet és Dávid királyságának megalapítását.​
Sámuel első könyve (1Sám)
· Sámuel története (1,1–7,17): Születése, elhívása, prófétai fellépése és a nép vezetése.
· Isten frigyládájának története (4,1–7,1) A láda filiszteusok általi elragadása és visszakerülése.
· Sámuel bíráskodása (7,2–17): Izrael szellemi és politikai megújulása.
· Átmenet a monarchiába (8,1–22): Izrael királyt akar, Sámuel figyelmeztetése.
· Saul története (9,1–15,35): Saul elhívása, királlyá választása, uralkodása és elvetése.
· [image: Saul - Wikipedia]
· Saul és Dávid története (16,1–31,13): Dávid bemutatása, Góliát legyőzése, Dávid és Saul viszonya, Dávid menekülése, Saul és Jonatán halála.​
· [image: David Spares Saul - GoodSalt]
TM és Lxx szöveg különbségei

	Szövegrész
	Példa vershelyek
	Eltérés jellege

	Saul áldozata
	1Sámuel 1,10-11
	Részletezés és árnyalatbeli különbség

	Sámuel csalódása
	1Sámuel 1,28
	Hosszabb, részletesebb kifejezés a LXX-ben

	Hannah éneke
	2Sámuel 2,1-10
	Fordítási és kifejezési különbségek

	Saul feletti ítélet
	1Sámuel 15,35
	Különböző hangsúlyok

	Saul halála
	1Sámuel 31,4-6
	Stiláris és részletező eltérések


[image: A bibliai Góliát talán nem is volt ...]

Sámuel második könyve (2Sám)
· Dávid uralmának kezdete (1–10) Dávid királlyá kenése, politika megerősítése, a jeruzsálemi szentély és hatalom kiépítése.
· [image: Szent Dávid király - A Turulmadár nyomán]
· Dávid bűne és következményei (11–20): Betsabé története, Nátán próféta intelme, Absalom és más lázadások.
· Záró szakaszok (21–24): Dávid utolsó tettei, dicsőítő énekek, népszámlálás, áldozat és záró lista.
· TM és Lxx különbségei
	· Szövegrész
	· Példa vershelyek
	· Eltérés jellege

	· Dávid siratása
	· 2Sámuel 1,17-27
	· Hosszabb, részletesebb LXX, más szóhasználat

	· Jebúsz meghódítása
	· 2Sámuel 5,7
	· Kifejezési különbségek, eltérő névhasználat

	· Népösszeírás
	· 2Sámuel 24,1-25
	· Különböző okok és teológiai hangsúlyok

	· Dávid hősei
	· 2Sámuel 23,8-39
	· Bővebb névlista a LXX-ben

	· Bűnbánat részletei
	· 2Sámuel 24,10-25
	· Stiláris eltérések



Az izraeli társadalom szervezete jelentős változásokon ment keresztül 
Sámueltől Dávidig, ami az átmenetet mutatja a bírák korából a monarchikus rendszerbe.
Sámuel idején (bírák kora vége)
· Az izraeli társadalom még törzsi és decentralizált volt, főként különböző törzsek és családok laza szövetségén alapult.
· A bírák voltak a helyi vezetők, akik ideiglenes katonai és politikai vezetői szerepet töltöttek be.
· A vallási központ Silóban volt, ahol a szövetség ládája elhelyezve erősítette a vallási egységet.
· A társadalom nagy részét földművelők, pásztorok alkották, az írásbeliség és központi adminisztráció még gyenge volt.
Sámuel prófétaként és bíróként is működik
· Sámuel volt az utolsó bíra, aki egyben próféta és központi vezetőként is működött.
· Megjelenik a király iránti igény, mivel a törzsi rendszer nem tudta hatékonyan védeni Izraelt a filiszteusok és más ellenségek ellen.
· Sámuel ellenzi a monarchiát, de elfogadja Isten akarataként Saul királlyá választását.
Saul királysága / szuperbíra
· Az első király létrehozza az első igazán központosított politikai struktúrát.
· Megkezdődik az állandó, jól szervezett hadsereg kialakítása.
· Saul udvara és tisztviselői megszervezik az állami adminisztrációt.
· A királyság intézményének első krízise, amit a Saul és Dávid közötti konfliktus is jelez.
Dávid királysága
· Dávid a királyság megerősítésén dolgozik, központosítja a hatalmat és Jeruzsálemet fővárossá teszi.
· Kialakítja az állandó hadsereget és a királyi udvart.
· Megerősíti a vallási és politikai hatalmat, amibe beletartozik a szövetség ládájának Jeruzsálembe való visszavitele.
· A társadalom strukturálisan differenciáltabbá válik, megjelenik az állami bürokrácia, az uralkodói hatalom jogi és vallási legitimitása.
Ez a folyamat mutatja az átmenetet a laza törzsi társadalomtól a centralizált, monarchikus és vallási hatalommal egybekötött államszervezetig.
Saul és Dávid hadseregének különbsége
Saul és Dávid hadseregének szervezete között több jelentős különbség volt, tükrözve a társadalmi és politikai változásokat Izrael életében az első király idején és Dávid uralkodása alatt.
Saul hadserege
· Saul hadseregét elsősorban nem rendszeres, állandó hadseregként, hanem toborzott, törzsi alapú gyülekezetként szervezték. A katonák többsége önkéntes vagy helyi törzsi harcos volt.
· A hadsereg jellemzően helyi vezetők irányítása alatt állt, akik saját törzsi egységeiket vezették (például az ezredesek nem egységes hadsereget, hanem törzsi zászlóaljakat vezettek).
· A hadsereg mozgatását és irányítását Saul, mint király, koordinálta, de a központosított parancsnoki struktúra még nem volt kiforrott.
· A rendelkezésre álló erőforrások kisebbek és kevésbé szervezettek voltak, és a hadviselés főként kisebb összecsapásokból állt.
Dávid hadserege
[image: Dávid király]
· Dávid már egy központosított, állandó hadsereget hozott létre, amelynek központi vezetése volt, és hatékonyabb katonai szervezet alakult ki.
· Hadseregében jelentős szerepet kaptak a zsoldosok, valamint a királyi testőrség (például Joáb vezetésével), akik profi harcosokként működtek.
· Daganatok és hadtestek alakultak ki, amelyeket jól szervezett parancsnokok irányítottak, kialakult sokkal inkább a harcászati hierarchia.
· Dávid hadseregét nagyobb mértékben támogatta az állami erőforrás, ami lehetővé tette a hosszabb és összetettebb hadjáratokat, és több hadsereg összevonását is, jelentősebb katonai sikereket eredményezve.
· Dávid feleségei
	· Feleség neve
	· Fő bibliai hivatkozások
	· Megjegyzés

	· Miklál (Saul lánya)
	· 1Sám 18,20-27; 19,11-17; 25,44; 2Sám 3,13-16; 6,16-23
	· Első feleség, meddő maradt.

	· Ahinoám (jezreeli)
	· 1Sám 25,43; 27,3; 30,5; 2Sám 2,2; 3,2; 1Krón 3,1
	· Elsőszülött fiú anyja (Amnón).

	· Abigail (karmeli, Nábál özvegye)
	· 1Sám 25,39-42; 27,3; 30,5; 2Sám 2,2; 3,3; 1Krón 3,1
	· Bölcs nőként dicsérik.

	· Maáka (gesúri király lánya)
	· 2Sám 3,3; 1Krón 3,2
	· Abszolon anyja.

	· Haggít
	· 2Sám 3,4; 1Krón 3,2
	· Adonija anyja.

	· Abitál
	· 2Sám 3,4; 1Krón 3,3
	· Seftia anyja.

	· Egla
	· 2Sám 3,5; 1Krón 3,3
	· Jitream anyja.

	· Betsabé (Úrija felesége)
	· 2Sám 11–12; 1Kir 1–2; 1Krón 3,5
	· Salamon anyja, jeruzsálemi.


· 
Saul személy körüli segítők és fontos személyek a Bibliában a következők:
[image: Dávid és Jonatán – Semjén uram, hol az ...]
· Jonatán, Saul fia, aki közel állt apjához, és fontos harcosként szerepelt (1Sámuel 13:2; 14:6-23).
· Abner, Saul hadvezére, aki a hadsereg főparancsnoka volt és jelentős katonai vezetőként szerepelt (1Sámuel 14,50; 17,55-58).
· Gibéái lakói és ezredeseik, akik helyi vezetőként is segítették Saul uralmát (1Sámuel 22:7-8).
· Ahió, Abner testvére, aki a láda hordozójaként is működött (2Sámuel 2,12).
· Násir, Sámuel próféta, aki ugyan nem Saul közvetlen segítője, de vezetőként és tanácsadóként volt jelentős Saul életében (1Sámuel 9-15 fejezetek).
Ezek a személyek különböző szerepeket töltöttek be Saul körül: katonai parancsnok, trónörökös, szent láda hordozó, és politikai támogatók. Jonatán különösen kiemelkedik mint hűséges fia, aki Dávidhoz is baráti viszonyt ápolt.
Dávid király személyét és uralkodását több fontos segítő és tanácsadó támogatta a Bibliában, akik különféle szerepeket töltöttek be a politikában és a hadseregben:
· Ahítófel: Dávid egyik legbölcsebb tanácsadója, aki azonban Absolon lázadása során elárulta őt és Absolon oldalára állt. Bölcsességével és taktikájával nagy befolyást gyakorolt a politikai eseményekre (2Sámuel 15–17. fejezetek).
· Húsaj: Ahítófel ellenfele, aki Dávidnak küldött üzeneteket és tanácsokat adott, és döntő szerepe volt Absolon lázadásának leverésében (2Sámuel 15–17. fejezet).
· Joáb: Dávid hadvezére, aki több hadjáratot vezetett, hűséges és hatékony katonai vezető volt Dávid szolgálatában (1Sámuel, 2Sámuel).
· Cádók és Ebjátár: Papok, akik vallási vezetőként Dávid szolgálatában álltak és a vallási élet megszervezésében is szerepet kaptak (1Sámuel 2–3; 2Sámuel 8,17).
Ezek a személyek Dávid királyságának működésében, katonai sikereiben és politikai stabilizációjában kulcsszerepet játszottak, tanácsokkal és katonai vezető szereppel segítették a királyt.
Saul személy körüli bűnei és prófétai támogatásának elvesztése az Ószövetségben több szakaszban és eseményben íródik le:
· A felelőtlenség és engedetlenség: Saul megszegte Isten parancsát az amálekiták elleni háborúban: nem ölte meg minden férfit, nőt, gyermeket és állatot. Ezért Isten elvetette őt, és a próféták és a közösség támogatását elveszítette (1Sámuel 15. fejezet). 
· A prófétai támogatás elvesztése: Sámuel megmondta Saulnak, hogy az Úr elvette tőle a királyságot, mert megvetette az Úr igéjét és saját akaratát helyezte előtérbe. Saul azonban próbálta fenntartani tekintélyét, még színlelt bűnbánatot is tanúsított, de a próféta már tudta, hogy Isten végleg elfordult tőle (1Sámuel 15,10–35; 16,1). 
· A szent helyen való leborulás: Saul próbálta megnyerni Isten támogatását, de a próféta figyelmeztette, hogy ez nem elég: az engedetlenség és a tekintélyeltolódás megpecsételte sorsát. A Sámuel által mondott szimbólikus jel, hogy a királyság elvettetik tőle, az elszakadt köpeny szakasza is a végleges elfordulást szimbolizálta (1Sámuel 15:27–28).
· A személyes bukás: Saul erőszakosan próbálta megtartani hatalmát, még akkor is, amikor már tudta, hogy elveszíti a királyságot, és próbálta személyes dicsőségét fenntartani saját önzéséből. Végül saját tekintélyének megőrzése érdekében talán a legnagyobb bűne, hogy elfordult az igazságtól és Isten igéjét gyalázta meg (1Sámuel 13–15 fejezetek). 
Ez a történet jól mutatja, hogy Saul bűnei és a prófétai támogatás elvesztése összefüggésben állt az Istennel való kapcsolat elhidegülésével és a hitelesség elvesztésével, aminek végső következménye a királyság végleges elvesztése volt.
[image: Absolon (vagy Avshalom, Absalon) halála ...]
Dávid király egyik legismertebb bűne a Betsabéval való kapcsolat és az abból született gyermeke halála. A Biblia szerint Dávid csúnyán vétkezett, amikor meglátta és elcsábult Betsabé, aki akkor hált, miközben férje, Úriás a fronton harcolt. Dávid összeházasodott vele, de később a proféta Nátán figyelmeztette, hogy ez a tett súlyos büntetést von maga után.
[image: Betsabé Dávid király leghíresebb ...]
Dávid bűne és következményei Betsabé (Batseba) története elsősorban a 2Sámuel 11–12. fejezetében található, ahol Dávid házasságtörése Úriás hettita feleségével, a gyermek halála és Nátán prófétai ítélete részletesen leírásra kerül.
· Prófétai szembesítés: Nátán próféta elmondta Dávidnak a példázatot, majd kijelentette, hogy Dávid elkövette a bűnt azzal, hogy megölte Úriást, és megszegte Isten parancsát. Nátán próféta meséje (párbeszédmeséje) pontosan a 2Sámuel 12:1-15 szakaszban hangzik el, ahol Nátán Dávidot szembesíti Betsabéval való házasságtörésével és Úriás megölésével. 
· A mese lényege: Nátán egy gazdag emberről (sok jószággal) és szegény emberről (egyetlen báránykával) mesél, aki a gazdag vendégül látásához ellopja a szegény egyedüli birtokát; Dávid ítéletet mond (négyes kártérítés, nincs könyörület), mire Nátán kijelenti: „Te vagy az az ember!” – így alkalmazza Dávid bűnére (Betsabé = „bárányka”, Úriás elvesztése), kihirdetve Isten ítéletét (családi csapások, gyermekhalál), de megbocsátást is ígérve a bűnvallás után. A parabola erkölcsi csapda, amely önvizsgálatra készteti Dávidot, kiemelve a hatalommal való visszaélést
· Büntetés: A gyermek, akit Betsabé szült, meg fog halni, ami Dávid és Betsabé bánatát eredményezte. Bűnbánat: Dávid mélyen megrendülve bűnbánatot tartott, és Isten megbocsátott neki (2Sámuel 12:1–23).
· Utóhatás: A bűn következményeként apai házában és az országban is súlyos következmények alakultak ki, mint a családi görcsök és a társadalmi problémák.
· [image: Sutori]
Összegzés
Dávid az egyik legerőteljesebb és legnagyobb király volt az Ószövetségben, ugyanakkor bűne és a mérhetetlen bűnbánat és kegyelem története is a legmegrendítőbb részei közé tartozik. A bűn és büntetés története arra tanít, hogy az erény és a gyengeség is megtalálható a nagy vezetők életében, és Isten megbocsátásának lehetőségét is bemutatja, ha az ember szívéből bánja meg tettét.


Zsidó ünnepek
I. A TÓRAI (ISTENI EREDETŰ) ÜNNEPEK
1. PÉSZACH – kovásztalan kenyerek ünnepe. Bevezetése Mózes idején. 2Móz 12; 3Móz 23,4–8. Niszán 14–21 (március–április). Szabadulás Egyiptomból, Páskabárány feláldozása. Fogság előtt: családi ünnep és templomi áldozat. Fogság után: áldozat és történelmi emlékezés. Rabbinikus korban: széder-est, Haggáda, szimbolikus elemek.
2. SÁVUÓT – hetek ünnepe. Mózes idején, 2Móz 34,22; 3Móz 23,15–21. Pészachtól 50. nap (május–június). Aratási ünnep, zsengeáldozat. Későbbi Tóra-adás ünnepe. Fogság előtt: mezőgazdasági ünnep. Fogság után: Tóra-központú értelmezés. Rabbinikus korban: tanulás éjszakája (Tikun Lél Sávuót).
3. SZUKKÓT – sátoros ünnep. Mózes idején, 3Móz 23,33–43. Tisri 15–22 (szeptember–október). Aratási ünnep emlékezés a  pusztai vándorlásra. Szimbóluma a sátor, négy növény. Fogság előtt: örömünnep + áldozatok. Fogság után: nemzeti identitás hangsúlya (Neh 8). Rabbinikus korban: liturgia, esőért való imák.
4. JOM KIPPÚR – engesztelés napja. Mózes idején, 3Móz 16; 23,26–32. Tisri 10. böjt, megtérés. A főpap, engesztelő áldozatot mutat be. Fogság előtt: templomi engesztelés, Fogság után: közösségi bűnbánat, Rabbinikus korban: ima, böjt, etikai megtérés.
5. RÓS HÁSÁNÁ – kürtfúvás napja. Mózes idején 3Móz 23,23–25 Tisri hónap 1. kürtfúvás, újév, ítélet napja. Fogság előtt: liturgikus nap, Fogság után: ítélet-teológia. Rabbinikus korban: királyság–emlékezés–kürtfúvás hármassága.
II. KÉSŐBBI (NEM TÓRAI) ÜNNEPEK
6. PURIM Bevezetése a babiloni fogság idején. Eszter 9. Ádár 14. megmenekülés, öröm, ajándékozás, Rabbinikus korban: karneváli jelleg, felolvasás. 
7. HANUKKA Bevezetése Kr. e. 2. sz.  ld. (Makkabeus könyvek). Kiszlév 25. templomszentelés. Szimbóluma amenóra. Rabbinikus korban: csoda-teológia (olaj)
Az bibliai (héber) időszámítás
 sajátos rendszer, amely hold–napév (luniszoláris) alapú, és több ponton eltér a ma használt polgári (Gergely-) naptártól. Az alábbiakban áttekintem:
1. A Bibliában két évkezdet is szerepel, különböző célokra: Vallási (ünnepi) év Niszán hónap (tavasz). „Ez a hónap legyen nektek a hónapok kezdete…” (2Móz 12,2). Fő ünnep: Páska (Peszach)./ 
· A gazdasági év Tisri hónap (ősz), Kapcsolódik: földműveléshez, királyok uralkodási éveihez. A zsidó újév (Rós Hásáná)
2. Bibliai időszámítás alapegységei. 	Megnevezés: 	Nap,jóm,-napnyugtától napnyugtáig. Hét sábua,- 7 nap, szombattal. Hónap chódes, újholdtól újholdig (29–30 nap). Év sáná 12 holdhónap (néha 13). Szökőhónap: A napévhez igazítás miatt kb. 2–3 évente beiktattak egy 13. hónapot (Ádár II).
3. A bibliai hónapok nevei. A) Korai bibliai megnevezések (Kánaánban) 1. Ábíb	„kalászérés”. 2. Zív	„ragyogás”. 7.	Étánim	„állandó vizek”. 8.Búl	„esős idő”.
B) Későbbi (babiloni eredetű) nevek (Ezékiel, Eszter, Nehémiás könyvétől)
	Bibliai hónap
	Mai héber név
	Polgári hónaphoz viszonyítva

	1.
	Niszán
	március–április

	2.
	Ijjár
	április–május

	3.
	Sziván
	május–június

	4.
	Tammúz
	június–július

	5.
	Áv
	július–augusztus

	6.
	Elúl
	augusztus–szeptember

	7.
	Tisri
	szeptember–október

	8.
	Marchesván
	október–november

	9.
	Kiszlév
	november–december

	10.
	Tévét
	december–január

	11.
	Sávát
	január–február

	12.
	Ádár
	február–március

	Év hossza
	354 / 384 nap
	365 / 366 nap


A Biblia luni-szoláris időszámítást használ. Két évkezdet van: Niszán (vallási) és Tisri (polgári). A hónapok a holdciklushoz igazodnak. A mai naptárral csak hozzávetőlegesen feleltethetők meg


Királyok könyvei
A királyok első és második könyve protokanonikus történeti könyv az Ószövetségből. A zsidók által használt héber Bibliában egyetlen könyvet alkot. Melachim, azaz „Királyok”-nak nevezi a héber kánon. A Vulgatában a Királyok könyve két külön könyvből áll: Királyok I. könyve és Királyok II. könyve. A Septuagintában a könyve nem két, hanem négy különálló könyvként szerepel. Királyok 1. könyve és Királyok 2. könyve megfelelnek a Sámuel első és második könyvének a Héber Bibliában. Királyok 3. könyve és Királyok 4. könyve felel meg a Héber Biblia Királyok első és második könyvének. Így tehát a Septuagintában összesen négy Királyok könyv található.  E könyvek beszámolóját a történészek nem tartják megbízhatónak és úgy tekintik, mint legendák és "kitalált elbeszélések" gyűjteményét; a Dávid és Salamon által vezetett nagy zsidó királyság inkább fikció, mint történelmi valóság. A többségi szaktudományi konszenzus a könyvek első kiadását az i. e. 700-as évek végére, a második, végleges kiadást pedig az i. e. 600-as évek közepére teszi.
A Királyok könyve szerkezete
Királyok első könyve
· Dávid halálát és Salamon trónra lépését mutatja be.
· Leírja Salamon bölcsességét, jeruzsálemi templomának megépítését, birodalma gazdagságát és bukását a bálványimádás miatt.
· Az ország kettészakadását követően a kezdeti izraeli királyok uralkodását tárgyalja.
· Megjelennek Illés és Mikeás próféták is.
TM és Lxx különbségei
	Szövegrész
	Vershelyek
	Eltérés jellege

	Dávid öregsége és betegsége
	1Kir 1,1-4
	Részletesebb, árnyaltabb LXX narratíva

	Adonija és Nátán párbeszéde
	1Kir 1,11-21
	Több részlet a LXX-ben, szóhasználatbeli különbség

	Dávid halála és végakarata
	2Kir 2,1-11
	Bővebb, részletesebb leírás a LXX-ben



Királyok második könyve
· A királyok és országuk további történetét folytatja.
· Hangsúlyos szerepet kapnak a próféták, különösen Illés mennybemenetele és Elizeus működése.
· Bemutatja Izrael és Júda bukását, fogságba hurcoltatását.
· A próféták tevékenysége, az ítéletek és a reménység hangsúlyosak.
Összességében a Királyok könyve Dávid halálától kezdve Izrael és Júda történetének végezetéig tartó időszakot dolgozza fel, királyi események, politikai történések és prófétai üzenetek egyaránt szerepelnek benne.
TM és Lxx eltérései
	Szövegrész
	Példa vershelyek
	Eltérés jellege

	Dávid halála és temetése
	2Kir 2,1-11
	Részletesebb narratíva és liturgia a LXX-ben

	Elizeus csodái
	2Kir 4,8-37
	Kiegészítések, stilisztikai eltérések

	Illés és Baál harca
	2Kir 18,20-40
	Bővebb és eltérő narratíva

	Jósiás reformjai
	2Kir 22,1-23
	Hosszabb és magyarázóbb LXX változat

	Királyi uralkodások
	2Kir 12-25 fejezetek
	Hosszabb, részletesebb és sorrendi eltérések



Dávid és Salamon tisztségviselői
[image: Ez lehetett a zsidó király ...]
Dávid tisztségviselői
· A Királyok első könyve és a Sámuel második könyve ír Dávid udvarának és királyságának tisztségviselőiről, tisztjeiről és felügyelőiről. Itt találkozunk hadvezérekkel, parancsnokokkal (pl. Jóáb, hadvezér), papokkal (pl. Ebjátár), valamint más hivatalnokokkal, akik Dávid király szolgálatában állnak.
· Dávid egyik fontos tisztségviselője volt Adónijjá, aki trónra tört, de sikertelenül, mivel Salamon lett a király.
· Továbbá megjelennek papok, mint Abimelek, és hadvezérek, akik Dávid védelmében és az ország irányításában segédkeztek.
Salamon tisztségviselői
· Salamon tisztségviselőinek névsora és szerepköre kérdésével elsősorban a Királyok első könyvének 4. fejezete foglalkozik, amely részletesen felsorolja Salamon király udvarának vezetőit és tisztségviselőit, például felügyelőket, bírákat, kincstárnokokat, akik a birodalom különböző részein irányították az ügyeket.
· Ezek a tisztségviselők felelősek voltak az adók szedéséért, az államigazgatásért, a katonai parancsnokságért, illetve az építkezési munkák felügyeletéért (pl. a jeruzsálemi templom és királyi palota építésénél).
· A tisztségviselők között megjelennek további papok és leviták is, akik a templom szolgálatában álltak.
A tisztségviselők nevei és szerepkörei megtalálhatók főként a Királyok első könyvének első fejezeteiben, különösen az 1-4. fejezetekben, valamint a Salamon tisztségviselőit szintén 4. fejezet részletesen bemutatja.
Salamon életének legfontosabb történetei, szereplői, és a pontos bibliai helyük a következők:
Salamon trónra lépése és birodalma megerősítése
· Salamon elfoglalja Dávid király trónját, megerősíti királyságát. 1Kir 1-2f
· Az Adónija elleni események Salamon hatalmának megszilárdításáról.
Bölcsességért való imádkozás és ítélet
· Salamon kér bőséges bölcsességet Istentől, amelyből híres bölcsessége származik. 1KIr 3.f.
· Egy ismert történet a két asszonyról, akik egy gyerekkel kapcsolatos vitában Salamon igazságos ítéletet hoz. 
Salamonnak a Biblia szerint 700 felesége (fejedelemasszony) és 300 ágyasa volt összesen, akik közül sok idegen származású, és ők vezették félre a bálványimádásra. A számok a 1Királyok 11,3-ban szerepelnek: „És voltak neki feleségei: fejedelmi asszony hétszáz és ágyas háromszáz; és feleségei elhajlították szívét.”. A kontextus (1Kir 11,1-8) részletezi az idegen feleségek (pl. móábi, ammóni, edomi, szidóni, hettita) szerepét a bukásában. Egyedüli névként Naáma ammónita (Salamon fia, Roboám anyja) említve 1Kir 14,21; 2Krón 12,13.
· Az első jeruzsálemi Templom építése
Salamon Jeruzsálemet választotta a templom helyszínéül, mert apja, Dávid király tette a városát Izrael fővárosává, elfoglalta a jebuzeusoktól, ide hozta a frigyládát Sionból, és itt alapozta meg a királyság központját. A város stratégiai fekvése – hegyvidéki, védhető területen – politikai és vallási központtá emelte, egységesítve a törzseket Jeruzsálem körül.
Miért pont a Mórija-hegyen (Templom-hegyen)?
Az Ószövetség szerint Salamon a Mórija-hegyen építette a templomot, ahol Ábrahám fel akarta áldozni Izsákot (II. Krón 3:1), így a hely örök szentélyként szolgált, Isten ígéreteinek beteljesüléseként. Dávid isteneleji látomása és oltárépítése itt történt (II. Sám 24), megerősítve a hely vallási kiválasztottságát a frigyláda számára. Ez a keleti domb a Jeruzsálem óvárosának délkeleti részén helyezkedik el, természetes sziklalappal, ami spirituális központtá tette.

[image: 50 Salamoni templom témájú ötlet | templom, jeruzsálem, a biblia]
· A Salamon által építtetett első Templom Jeruzsálemben, mint a judaizmus szent helye. 1Kir 5-7f
· A Salamon temploma (első templom) a zsidó vallásban központi szentélyként szolgált Jahve (Isten) tiszteletére, ahol a frigyládát őrizték a Szentek Szentjében, évente egyszeri bűnengesztelő szertartással, papok és léviták által irányított áldozati kultusszal, szobor nélküli tiszta monoteista imáddal. Jeruzsálemet vallási központtá emelte, Isten királyságának szimbólumává téve, miközben környező népek kulturális elemeit is integrálta a templomi gyakorlatba. Dávid tervrajza alapján épült, aki maga nem építhette meg vérontó múltja miatt. 
· Korabeli tiltakozás alapja
· Salamon korában a tiltakozás fő vallási oka a templom építéséhez használt idegen (pl. tíruszi) szakértők, építőanyagok és pogány szimbolika (pl. Jachin és Boáz oszlopok okkult értelmezése) volt, ami a zsidó puritánok szemében szennyezte Isten tiszta imádatát. A templom kincstári funkciója – Salamon gazdagságának tárolása, hasonlóan más keleti szentélyekhez – szintén ellentmondott a kizárólagos vallási célnak, politikai-gazdasági visszaéléssé silányítva a szent helyet. Ez a centralizáció továbbá vidéki szentélyek ellen hatott, egységesítve a kultuszt Jeruzsálemben, ami törzsi-népi ellenállást szült.
· Egyéb nagy építkezések, pl. királyi palota és hadi célú épületek.
· Salamon palotái a Bibliában leírtak szerint monumentálisak voltak: a Libánon-erdő palota 100 × 50 × 30 könyök (kb. 52,5 × 26,25 × 15,75 m), cédrusoszlopokkal, cédrusgerendákkal és arannyal díszítve; a királyi palota 100 könyök hosszú; a fogadócsarnok 50 × 30 könyök; a trónterem (Ítélet-csarnok) szintén hatalmas, aranyozott, cédrusból és fenyőből készült elemekkel, valamint bronzberendezéssel. 
· Díszítés jellemzői
· A paloták cédrusfából készült mennyezettel, faragott oszlopokkal, aranyborítással, elefántcsonttal intarziázott bútorokkal, bronzkarikkal és kerámialapokkal készültek, türoszi mesterek munkájával, gazdagságot sugallva. 
· Archeológiai nyomok Jeruzsálemben
· Jeruzsálemben az Ofel-dombon Eilat Mazar ásatásain 10. századi falszakaszokat (70 m hosszú, 6 m magas), kaputornyot (24 × 18 m) és épületeket találtak, amelyek Salamon palotakomplexumához köthetők, feliratokkal és építési áldozatokkal datálva. Más nyomok (pl. városfalak) vitatottak, de erősítik a központi királyi építmények létezését a Templom-hegy közelében. Gezerben hasonló palotamaradványok utalnak Salamon hálózatára, de Jeruzsálemben a korlátozott ásatások miatt töredékesek a bizonyítékok.
· [image: Salamon király korából származó hatalmas palotára bukkantak ...][image: A bibliai Salamon király lehetett az első hajómágnás ...]
· Salamoni templom elleni mai vallási alapú tiltakozás leginkább abból fakad, hogy a templom helye, a Templom-hegy, szent és vitatott helyszín három nagy világvallás számára: a judaizmus, a kereszténység és az iszlám számára egyaránt szent. A zsidó hagyomány szerint Salamon temploma volt az első szentély, ahol Istennek mutattak be áldozatokat, és amely spirituálisan is a szellemvilág szolgálatában állt, nem csupán emberi építmény volt. Ezzel szemben az iszlám hagyomány szerint a Templom-hegy ad otthont az Al-Aksza mecsetnek és a Sziklatemplomnak, ahonnan Mohamed az égbe emelkedett, így számukra is szent hely. 
· A vallási tiltakozás alapját képezi, hogy a helyszín feletti uralom és kontroll vallási szempontból kulcsfontosságú, mert a hely megszentségtelenítése vagy bármilyen beavatkozás a másik vallás számára sértő és provokatív. A jeruzsálemi templom története során többször is előfordult, hogy megszentségtelenítették, ami tovább élezte a vallási konfliktusokat. A vallási ellenállás tehát a templom és annak helyszínének mély vallási és spirituális jelentőségéből ered, amely egyben a hívők identitásának és hitük központi elemének számít.
· [image: Újranyílt az Al-Aksza-mecset Jeruzsálemben]
· Az Al-Aksza mecset a Templom-hegy déli részén álló ezüstkupolás mecset, L-alakú épülete ezüstös kupolával, minaretekkel és mozaikdíszes belső térrel. 
· Építéstörténete
· Abd al-Malik kalifa idején, 705–715 között építette Umayyad építészek (pl. Ya'la ibn Umayyah) a jelenlegi formájában, de eredetileg Omár kalifa (638 után) emelt ide egyszerű ima helyet Mohamed éjszakai utazásának emlékére. Többször átépítették (pl. földrengések után), a Sziklamecsettel együtt az iszlám harmadik szent helyeként
· 
Sába királynő látogatása
· A híres történet, amikor a gazdag és bölcs Sába királynő Salamont meglátogatja, csodálja bölcsességét és kap tőle ajándékokat. 1Kir 10f
· Sába királynője (Biblia szerint névtelenül említve, etióp hagyományban Makeda) a Dél-Arábiai/Sábai Királyság (ma Jemeni terület) uralkodója volt a Kr. e. 10. században, gazdag kereskedőállam vezetőjeként, aki Salamon bölcsességéről szóló hírek hallatán látogatta meg Jeruzsálemet. 
· Politikai okok
· Salamon barátságát kereste diplomáciai szövetség céljából, mivel Izrael stratégiai pozíciója (Vörös-tenger, kereskedelmi útvonalak) segítette Sába regionális hatalmát a Dél-Arab félszigeten, miközben Salamon erős királysága védelmet nyújthatott riválisok ellen, pl. Egyiptom vagy Asszíria felé. 
· Kereskedelmi okok
· Gazdasági érdekek hajtották: Sába híres volt a tömjén-, balzsam- és aranykereskedelemről, amit tevékkel szállított; a látogatás során ajándékokat (120 talentum arany, fűszerek, drágakövek) cserélt Salamon bölcsességéért és izraeli árukért (gabona, cédrus), új kereskedelmi útvonalakat nyitva a Vörös-tengeren keresztül. Ez kölcsönös gazdagodást hozott, erősítve mindkét birodalom jólétét.
· 
Salamon bukása és bálványimádás
· Élete vége felé több felesége eltéríti Jahve kiárólagos imádatától, bálványokat kezd imádni. Ez előkészíti az ország megosztását Salamon halála után. 1Kir 11f
· Dávid és Salamon uralkodása között alapvető különbségek figyelhetők meg: Dávid katonai hódításokkal egyesítette Izraelt és Júdát, elfoglalta Jeruzsálemet fővárosnak, legyőzte a filiszteusokat és más népeket, valamint megalapozta a központosított királyságot. Salamon ezzel szemben békés korszakot hozott, ahol a fókusz a gazdagságra, építkezésre (pl. jeruzsálemi templom) és diplomáciára helyeződött, apja örökségét kihasználva. ​
· Salamon kereskedelmi politikája
· Salamon fellendítette a tengeri kereskedelmet Vörös-tengeri hajóflottával és Ezion-Geber kikötőjével, ahol hirám tíruszi király segítségével aranyat, ezüstöt, elefántcsontot és egzotikus árukat szerzett be. Rézbányászatot folytatott Timnában, rezet cserélt más értékekre, vámokkal és Sába királynőjével folytatott kereskedelemmel gazdagodva. ​
· Birodalom pénzügyi és politikai csődje
· Pénzügyileg a csődöt súlyos adók, robotmunkák és központosított adóztatás okozta az építkezések (templom, palota) finanszírozására, ami kimerítette a népet. Politikai okok között szerepelt Salamon sok idegen felesége (pl. egyiptomi hercegnő), akik pogány kultuszokat hoztak, elidegenítve őt Istentől, valamint Roboám fia adócsökkentési kérésének elutasítása, ami az északi törzsek lázadásához vezetett. Halála után (i. e. 931 körül) a birodalom Izraelre és Júdára szakadt.
· 
Salamon bölcsességének irodalmi hagyatéka
· Salamon hagyományosan a Példabeszédek, Énekek éneke és Prédikátor könyve szerzőjeként is ismert.
· A Biblia Ószövetségének bölcsességi irodalma hét fő könyvből áll: Jób könyve, Példabeszédek könyve, Prédikátor (Kohélet) könyve, Énekek éneke, Jézus Sirák fia könyve, Bölcsesség könyve és gyakran a Zsoltárok könyve is ide sorolható. Ezek műfajai didaktikusak: példabeszédek (rövid, tanító aforizmák), reflexiók (élet hiábavalóságáról), doxológiák (Isten dicsérete), szerelmi költemények, himnuszok és apokaliptikus elemek a későbbi könyvekben. ​
· Műfajok részletezése
· Példabeszédek: Gyűjteményes mondások Salamon nevéhez kötve, erkölcsi útmutatóként. Jób: Dialógusos költemény a szenvedésről és isteni igazságosságról. Prédikátor: Filozofikus monológ az élet mulandóságáról. Bölcsesség/Sirák: Prozais tanítások a bölcsesség megszerzéséről, deuterokanonikusak. 
· Eltérés a közel-keleti művektől: A bibliai bölcsességi irodalom monoteista keretben (Jahve-központú) áll, ahol a bölcsesség Isten ajándéka és Törvényhez kötődik, ellentétben a politeista egyiptomi (pl. Ptahhotep tanításai) vagy mezopotámiai (pl. Ahiqar, Gilgames) szövegekkel, amelyek világi, empirikus erkölcsre és sorsciklusokra fókuszálnak anélkül, hogy isteni szövetséget emelnének ki. A bibliai szövegek hangsúlyozzák a kollektív izraeli identitást és halotti jutalmat/büntetést, míg a környező művek individualisták és fatalisták.
· 

A Királyok második könyve

Illés próféta halála és Elizeus működése
[image: Illés és Baál papjai]

· Illés próféta tevékenysége Aháb király idején, küzdelem a bálványimádás ellen (pl. Kármel-hegyi próba). 2Kir 1-9
· Illés mennybemenetele és Elizeus csodatételei, köztük a Jordan kettéválasztása, a romlott víz megtisztítása, medvék megjelenése stb. 
[image: Népi kalendárium: Szent Illés napja ...]

Az Illés-ciklus (1Kir 17–19; 21; 2Kir 1–2) a Királyok könyveiben prófétai legendaciklus műfajába tartozik, amely nem életrajzot ad, hanem teológiai üzenetet közvetít Jahve egyeduralmáról a bálványimádás ellen, csodatévő elbeszélésekkel (hollótáplálás, Kármel-hegyi párbaj, mennybemenetel) gazdagítva. 
Forrásai:  
A ciklus önálló prófétai történetekből (Illés-legendák) és királyi krónikákból (pl. Júdai és Izraeli Királyok krónikája) származik, amelyek deuteronomista szerkesztő (i. e. 6. sz.) állította össze a babiloni fogság idején, hangsúlyozva a Jahve-hit buzdítását Ácháb Baal-kultusza ellen. Archeológiai és keleteti párhuzamok (pl. föníciai próféta törtélnetek ) erősítik a történelmi magot, de hangsúlyos a legendás elem. 
Műfaji jellemzők: Csodaelbeszélések és párbajok (pl. Baal prófétákkal). Dialógusok Istennel (Hóreb-hegyi látomás). Utódlási motívumok (Elizeus felkenése), eschatologikus utalásokkal.
· A föníciai próféta történetekként leggyakrabban említett párhuzamok a Királyok könyvének Illés-ciklusával (1Kir 17–19; 21; 2Kir 1–2) a kanaánita/ugariti Baal-ciklusokból származó legendák, amelyek Baal prófétaszerű alakjait mutatják be csodatévőkként és istenekkel párbajozókként. Ezek Ugarit szövegeiből (Kr. e. 14–12. sz.) ismertek, ahol Baal vihar- és esőisten, Illés párhuzama a szárazságot hozó/jóvító próféta motívumban (pl. Kármel-hegyi párbaj Baal papjaival). ​
· Fő párhuzamos történetek
· Baal és Anat legendája: Baal "meghal" és feltámad (szárazság-időszak), hasonlóan Illés hollótáplálásához és esőt hozó imájához; Anat harcos istennő Jézabel párhuzama a Baal-kultusz védelmezőjeként. ​
· Baal vs. Mot (halál isten): Baal párbajban győz a terméketlenség felett, mint Illés a Baal-prófétákon; tűzlehívás és áldozat motívumok közös motívumok. ​
· Aqhat eposz: Kirtu próféta csodás gyógyításai és özvegy-lány motívumai (Sarepta özvegye) tükröződnek Illés csodáiban (halott feltámasztása). ​
· Ezek a történetek kulturális kölcsönhatásokat jeleznek Fönícia (Tirusz, Szidón) és Izrael között, de az Illés-ciklus monoteista (Jahve egyeduralma) teológiával adaptálja őket.
· 
Illés-ciklus epizódjai és párhuzamai
	Illés-ciklus epizódja (Királyok könyve)
	Bibliai hivatkozás
	Föníciai/ugariti párhuzam
	Párhuzam leírása ​

	Szárazság kihirdetése Aháb ellen
	1Kir 17,1
	Baal ciklus: Baal "halála"
	Baal terméketlenség/meghalás motívuma szárazságként, Illés Jahve nevében hozza 

	Hollók etetése a Kerit-pataknál
	1Kir 17,2-7
	Aqhat eposz: Kirtu táplálása
	Isteni gondviselés próféta számára sivatagban, természetfeletti etetés.

	Özvegy fiának feltámasztása Sareptában
	1Kir 17,8-24
	Aqhat eposz: Danel gyógyításai
	Halott gyermek életre kelése, özvegyanya motívum prófétai csodaként 

	Kármel-hegyi párbaj Baal prófétákkal, tűzlehívás
	1Kir 18
	Baal vs. Mot párbaj
	Baal tűz/termékenység párbaja halálistennel; Illés tűzcsodája Baal ellen 

	Menekülés Jezábel elől, Hóreb-látomás
	1Kir 19
	Baal és Anat legendája
	Baal/Anat üldöztetése, hegyi találkozás istennel (vihar/szél motívum) 

	Nábót szőlője miatti ítélet Aháb felett
	1Kir 21,17-29
	Ugariti király-ítéletek
	Király bűne feletti prófétai ítélet, hasonló föníciai erkölcsi párbajokhoz 

	Tűzszállás a katonákra, elragadtatás Elizeussal
	2Kir 1–2
	Baal felemelkedése
	Tűzosztályosítás, mennybemenetel forgószélben, utód kiválasztása 



Izrael és Júda királyainak történetei
· Aházia király betegsége és halála (1,1-18).
· Jórám király uralkodása, háborúk, politikai helyzet.
· Joás király trónra lépése, Júda megújulása és Joás uralkodása (11-12. fejezet).
· Hiszkija király reformjai és betegsége, az asszír fenyegetés idején (18-20. fejezet).
· Jósiás király reformjai, a Törvénykönyv felfedezése (22-23. fejezet).
· Hely: Királyok második könyve 1-25. fejezet. 
Fogság és az ország bukása
· Júda királyainak utolsó korszaka, Babilon elleni lázadások, a templom lerombolása.
· Babilóniai fogság kezdete.
· Hely: Királyok második könyve 24-25. fejezet. 
A zsidók babiloni fogsága Kr.e. 597-ben kezdődött,
amikor Nabukadneccar babiloni király Jeruzsálemet elfoglalta, a királyi családot, nemességet és jelentős népcsoportokat Babilonba hurcoltatta. Jeruzsálem tényleges eleste és a templom részbeni lerombolása Kr.e. 587 körül történt, ezzel megkezdődött a babiloni száműzetés időszaka, amely a hagyomány szerint 70 évig tartott. ​
Kül- és belpolitikai okok. Babilon a korabeli nagyhatalom volt, amely korlátozta a régióban a perifériás királyságokat (mint Júda). Nabukadneccar katonai akcióval igyekezett biztosítani uralmát és gazdasági érdekeit, így a zsidó királyság ellenállás nélküli meghódítása politikai stratégia része volt. ​
· A zsidók részéről belső megosztottság, gyenge vezetés, vallási hűtlenség (bálványimádás, szövetségmegtagadás Jahvéval) és erkölcsi hanyatlás is hozzájárult a bukáshoz, amit a próféták, pl. Jeremiás is előre jeleztek és ítéltek. ​
· Babilon bukását követően Kr.e. 538-ban a perzsa Király, Kürosz ediktuma engedélyezte a zsidók visszatérését Jeruzsálembe és a templom újjáépítését, véget vetve a fogságnak. ​
Így a fogság kezdete Kr.e. 597, vége Kr.e. 538 körül volt, miközben politikai hatalmi küzdelmek és belső válságok egyaránt szerepet játszottak ebben a történelmi eseményben

Izrael és Júda királyai
	Izrael királyai
	Uralkodás időszaka (Kr. e.)
	Júda királyai
	Uralkodás időszaka (Kr. e.)

	Saul
	1051 – 1010
	Roboám
	930 – 913

	Isbóset
	1010 – 1008
	Abijám
	913 – 910

	Dávid (egységes király)
	1000 – 962
	Ásá
	910 – 869

	Salamon (egységes király)
	962 – 922
	Jósafát
	869 – 848

	Jeroboám I.
	922 – 901
	Jórám
	848 – 841

	Nadáb
	901 – 900
	Aházja
	841

	Basá
	900 – 877
	Athália (királynő)
	841 – 835

	Ela
	877 – 876
	Joás
	835 – 796

	Siprá
	876 – 871
	Amazja
	796 – 767

	Ómri
	876 – 869
	Azarja (Uzzia)
	792 – 740

	Acáb
	869 – 850
	Jótám
	750 – 735

	Aházja
	850
	Aház
	735 – 715

	Jehu
	850 – 825
	Ezékiás
	715 – 686

	Jóáház
	825
	Manassé
	686 – 642

	Jóás
	825 – 800
	Amon
	642 – 640

	Jeroboám II.
	800 – 753
	Jósiás
	640 – 609

	Zecharja
	753
	Jóáház
	609

	Salum
	752
	Jójákim
	609 – 598

	Menahem
	752 – 742
	Jójákin
	598

	Pekahja
	742 – 740
	Zedechiás
	597 – 586

	Peká
	740 – 732
	
	

	Hoséa
	732 – 722
	
	


Deportálás Babilonba
1. A bibliai tudósítás helye és ideje a Kr. e. 6. századi eseményekre, azaz Júdai Királyság bukására és a fogságra koncentrál. Fő források: 2Kir 24–25. fejezet: Babilónia (Neo-babiloni birodalom, Nabukodonozor király) elfoglalja Jeruzsálemet. Júdai királyok: Jehoiakim, Jehojachin, Zedekija. Tömeges száműzetés kezdete: az előkelők, kézművesek és katonai vezetők elhurcolása. Jeruzsálem templomát (Salamon temploma) lerombolják (Kr. e. 586).
· Jeremiás könyve: Különösen hangsúlyos a prófétai magyarázat: a fogság Isten ítélete a nép bűneiért. Jeremiás részletesen beszámol a deportáltak sorsáról, a száműzöttek szenvedéseiről és a reménységről (pl. Jer 29:10–14: Isten ígéri a visszatérést 70 év után).
· Ezékiel könyve: Prófétaként Babilóniában él, beszámol a száműzöttek életéről. Kiemeli a templom pusztulását és a fogság idején a hit megtartásának fontosságát.
Bibliai hangsúlyok: A fogság büntetésként jelenik meg, de Isten tervének része. Szellemi és vallási identitás megőrzése fontos a fogságban. Visszatérés ígérete a végső megváltással, a „70 éves száműzetés” keretein belül.
2. A profán történeti leírás
A babiloni fogság történelmi kontextusát főként a babiloni és más közel-keleti források, illetve régészeti leletek alapján ismerjük: Időszak: kb. Kr. e. 597–539. Nabukodonozor II. (Kr. e. 605–562) uralma alatt. Kr. e. 597: Jehojachin (Júdea királya) elfogása, a vezető réteg deportálása. Kr. e. 586: Jeruzsálem lerombolása, a templom elpusztítása.
 Profán történeti adatok: Babilóniai feliratok és levelek (pl. Babylonian Chronicles) megerősítik a deportálásokat. Tömeges száműzetés célja: a birodalom ellenőrzésének biztosítása, az engedetlen területek politikai és katonai kényszerrel történő megszelídítése. Az elhurcoltak gyakran Babilónia városaiban éltek, munkára és szolgálatra kényszerítve. Nem csak vallási vagy büntető cél volt: a stratégiai és gazdasági okok voltak dominánsak.
Mely biblián kívüli források említik a deportálást vagy az eseményeket?
Irodalom: A. K. Grayson: Assyrian and Babylonian Chronicles – standard tudományos kritikai kiadás. Jacob Halsey Jean‑Jacques Glassner: Mesopotamian Chronicles (English trans. Society of Biblical Literature, 2004) A táblákat 1896‑ban vásárolták meg (antikvárius kereskedőtől, pontos eredet feltáratlan), tudományosan először csak 1956‑ban publikálták. A kiadványt Donald Wiseman: Chronicles of Chaldean Kings in the British Museum (London: Trustees of the British Museum, 1956).
A Babylonian Chronicles (magyarul: Babiloni Krónikák) egy több tucat ékírásos agyagtábla‑sorozat, amelyek a babiloni történelmi eseményeket rögzítették kronologikus módon. Ezek: Neo‑babiloni kori agyagtáblák, amelyek az eseményeket év‑ről évre feljegyezték. A feljegyzések Akkád nyelven íródtak, méghozzá babiloni dialektusban ékírásos írással. A legtöbb krónika‑táblát a British Museum gyűjteményében (London, Egyesült Királyság) őrzik. Például a Nabukodonozor Krónika (ABC 5, más néven „Jeruzsálem Krónika”): British Museum szám: BM 21946. Ez a tábla tartalmazza a jeruzsálemi ostrom (i. e. 597) ill. a király, Jehoiachin fogságba ejtésének leírását.
A) Babiloni Krónikák (Babylonian Chronicles) Ez a legfontosabb kortárs, biblia‑kívüli írásos forrás: Az ún. Nebukodonozor‑krónika (ABC 5 vagy „Jerusalem Chronicle”) a Neo‑babiloni birodalom történetét rögzíti Akkád nyelven ékírásos agyagtáblán. Ebben a krónikában a jeruzsálemi ostrom említése szerepel az i. e. 597‑es eseménynél: – A babilóniai király hadat indít a „Juda városa” ellen (amit a Jeruzsálemnek tartanak). – A várost elfoglalja, a királyt (Jehoiachint) fogságba ejti, és egy saját bábkirályt helyez uralma alá (Zedekia). – Ezután adó és zsákmány kerül Babilonba. Ez a krónika nem részletezi a deportáltak számát, sem a későbbi 587‑es templomrombolást – csak az első ostromot és a király elfogását említi. B) Jehoiachin ellátási táblák (Jehoiachin’s Rations Tablets).
Ez egy másik fontos babilóniai agyagtábla‑forrás: Itt „Yahudu királyának” (Jehoiachin) és fia(i)nak élelemellátási rátáit jegyzik fel Babilonban az i. e. 6. századból. Ez arra utal, hogy a jeruzsálemi király ténylegesen Babilonban raboskodott, és azt babiloni adminisztratív dokumentumok is rögzítették.  Al‑Yahudu‑táblák. Ezek a római korban előkerült, Babiloniában íródott agyagtáblák nem közvetlenül a hadjáratokat írják le, hanem a száműzött zsidók életéről szólnak: A több mint 200 táblából álló gyűjtemény többek között szerződéseket, üzleti és társadalmi értesítőket tartalmaz, amelyek azt mutatják, hogy zsidó közösségek éltek Babilonban a száműzetés alatt (jelentős részük 572–477 közt datált). Babiloniában deportálás után, és életük dokumentálható nem‑bibliai írásokban is. 
A Babiloni Krónika szerint: A babilóniai király (Nebukodonozor) seregei i. e. 597‑ben ostrom alá vették a „Juda városát” (a zsidó királyság fővárosát, Jeruzsálemet). A város elfoglalása után a királyt foglyul ejtették. Egy új királyt neveztek ki a babiloni uralom alá. Adót és/vagy zsákmányt Küldtek Babilonba. Az eseményet Adar hónap 2‑án jegyezték fel, ami március 16‑nak felel meg az i. e. 597‑es évben. 
Nabukodonozor II.
 (Neo-babiloni birodalom királya, i. e. 605–562) életét és uralmát a lehető legpontosabban, a bibliai és történeti források összevetésében. Nabukodonozor II. (akkádul: Nabû-kudurri-uṣur, „Nabú védje a börtönt”) i. e. 605–562. Elődje Nabopolasszár (apja), Utóda Evil-Merodak.
2. Uralkodása és főbb eseményei: Politikai és katonai tevékenységek, Terjeszkedés és meghódítások: Kr. e. 605: győzelem a hittita-egyiptomi szövetségesek felett Karkemisznál, megszilárdítva Babilónia pozícióját a Közel-Keleten. Kr. e. 597: Jeruzsálem első ostroma → Jehoiachin király fogságba hurcolása (bibliában és Babiloni Krónikában). Kr. e. 586: Jeruzsálem lerombolása (templom, palota) – ezt a Biblia írja, de a Babiloni Krónika erre vonatkozóan nem maradt fenn teljes feljegyzés.
Birodalmi stabilizáció: Szövetségek és adóztatás a meghódított területeken. Babilonban monumentális építkezések (pl. városfalak, paloták, Etemenanki, „Babiloni torony” rekonstrukciója). Vallási és kulturális tevékenység. Nagy hangsúlyt fektetett a babiloni templomok és kultuszok támogatására. Bibliában (pl. Dániel könyve) is szerepel, ahol babiloni hódítóként és isteni ítélet eszközeként jelenik meg a zsidók történetében. Babilon városát dicsőítette: legendás a függőkert (Hanging Gardens) felépítése, bár ennek régészeti bizonyítékai vitatottak.
Személyisége a források szerint: Babiloni krónikák és ékírásos feljegyzések: katonai és adminisztratív ügyeket rögzítenek, gyakran tárgyilagos stílusban („hadjárat X város ellen, zsákmány szállítása Babilonba”). Biblia (Dániel, 2Kir 24–25, Jer 39): gyakran isteni büntetés eszközeként ábrázolt, akinek hatalma a zsidó királyság felett Isten tervének része.
Főbb történeti érdekességek: Jeruzsálemi hadjáratok: Kr. e. 597: első ostrom Jehoiachin deportálása. Kr. e. 586: második ostrom a templom lerombolása, tömeges deportálás (a Bibliában), de a babiloni krónikák részletes feljegyzést nem őriztek. 
Birodalmi stabilitás és adminisztráció: Új királyokat állított a meghódított területekre (bábkirályok). Az adóztatás és katonai jelenlét révén biztosította a központi hatalmat. 



Izrael és Júda eseményei a Közel-Kelet történetének tükrében
	Év (Kr.e.)
	Izrael és Júda eseményei
	Közel-Kelet eseményei

	kb. 1400–1050
	Bírák kora, törzsi vezetők irányítják Izrael népét
	Újbirodalmi Egyiptom uralma a régióban

	kb. 1050
	Saul királysága, Izrael egységes királysága kezdődik
	Egyiptom, Hettita Birodalom és asszírok hatása

	kb. 1000
	Dávid király uralkodása, Jeruzsálem fellegvárává válik
	Új-asszír birodalom erősödése

	kb. 962
	Salamon trónra lép, első jeruzsálemi Templom építése
	Egyiptom hanyatlása, Új-asszírok terjeszkedése

	kb. 922
	Királyság kettéválása Izraelre (északi) és Júda (déli) felé
	Asszíria és Egyiptom küzdelmei a térségért

	kb. 850-720
	Izrael virágzó gazdaság, később politikai instabilitás
	Asszíria megerősödik, többszöri hadjárat Izrael ellen

	722
	Izrael bukása, asszírok elfoglalják Samáriát
	Asszír birodalom csúcspontja

	kb. 715-586
	Júda királyainak uralma, éles ellentétek, reformkísérletek
	Újbabilóniai Birodalom megerősödése

	605
	Babilóniai fogság kezdete (első deportálás)
	Nabukodonozor II. uralkodása, Babilónia virágzása

	597
	Jojákim fogságba hurcoltatása
	Babilóniai terjeszkedés

	586
	Jeruzsálem eleste, első Templom lerombolása
	Babilóniai birodalom legyőzi Júda királyságát

	539
	Babilónia perzsa Meghódítása, zsidók egy része visszatérésének kezdete
	Kürosz perzsa király elfoglalja Babilont

	Kr.e. 5-4. század
	Visszatérés és újjáépítés - Második Templom építése
	Perzsa Birodalom, majd Nagy Sándor birodalma



Krónikák könyvei
[image: A zsidók története a történelmi Izrael ...]
A krónikák első és második könyve az Ószövetség egyik történeti könyve. A könyv hagyományos címe héber. (סֵפֶר) דִּבְרֵי הֲיָּמִים (sefær) divrê hǎjjāmîm, jelentése '(a) Napok szavainak / eseményeinek könyve. Krónikák könyvének Szent Jeromos nevezte el. A Szeptuaginta a kihagyott dolgok könyvének nevezte (Paraleipomenon), míg a Vulgata Libri Paralipomenon-nak. A héber szöveg eredetileg nem tartalmazott fejezetekre tagolódást. A szöveget csupán vizuális részekre osztották (Petucha és Setuma). A legrégebbi maszoréta kéziratok azonban már tartalmazzák a hagyományos, 25 szedrára való felosztást. A hagyományos versfelosztást ékezetekkel is jelölik, és megjegyzik az 1765 vers számát.  A szedrárok a szövegben számozással is szerepelnek. Úgy tűnik, hogy a Septuaginta kezdettől fogva két tekercsre osztotta a szöveget. Ez azért van, mert a görög fordítás, legalábbis nagybetűs írással, majdnem kétszer annyi helyet igényel, mint a héber eredeti.
A Krónikák könyvének szerzője
hivatalosan nem ismert, de a hagyomány gyakran Ezdrást nevezi meg a szerzőként, aki a fogság utáni időszakban, a Kr. e. 5. század közepén dolgozhatott. Modern kutatók azonban úgy vélik, hogy a könyv végső formája valószínűleg későbbi, a Kr. e. 4. vagy 3. században jött létre, egy szerkesztői munka eredményeként, amely több rétegű szövegből áll össze.
Fontos jellemzői:
· A könyv több lépésben és több szerzői kéz által kerülhetett végleges formába.
· Kiemelt szerzői kör lehetett a jeruzsálemi templomhoz kötődő léviták, akik nagy hangsúlyt helyeztek a liturgiára és a papi szolgálatra.
· A Krónikák könyvének szövege szoros kapcsolatban áll az Ezdrás és Nehemiás könyveivel; a Krónikák zárórésze összekapcsolódik Ezdrás könyvének elejével.
· A források között a történeti könyvek (Királyok, Sámuel), valamint templomi és királyi évkönyvek, liturgikus feljegyzések szerepelhettek.
Összefoglalva, a Krónikák könyvének végső szövegváltozata a babiloni fogság utáni (Kr. e. 400–200 közötti) időszakból származik, és feltehetőleg egy templomi környezetben dolgozó szerkesztő vagy szerkesztők munkája, akik a zsidó történelem, liturgia és identitás megerősítésére törekedtek
A Krónikák könyvének szerkezete
1. Krónika 1–9: Nemzetségtáblázatok
· Ádámtól Dávidig, Izráel tizenkét törzsének genealógiáját tartalmazza.
· Célja a zsidó nép és különösen a Dávid háza legitimációjának alátámasztása, külön hangsúlyt helyezve Júda, Benjámin és Lévi törzseire.
1. Krónika 10–29: Dávid uralkodása
· Saul halálától kezdve Dávid trónra lépését, hadjáratait, Jeruzsálem elfoglalását és a templom előkészítését dolgozza fel.
· Külön figyelem a templom kultuszára, a zenei szolgálatra és a papi rend megszervezésére.
· Dávid végül átadja a templomépítés megbízatását fiának, Salamon királynak.
· A TM és Lxx különbségei
	· Szövegrész
	· Vershely
	· Eltérés jellege

	· Ősök és nemzetségek
	· 1Krón 1,11-16
	· Hiányzó rész a LXX-ben

	· Dávid genealógiája
	· 1Krón 3,16-24
	· Név- és sorrendbeli különbségek

	· Nemzetségek felsorolása
	· 1Krón 4,18-43
	· Rövidebb LXX változat, névhiányok

	· Városok és csoportok
	· 1Krón 9,35-44
	· Változó terjedelem és részletek

	· Dávid halála, Salamon trónra lépése
	· 1Krón 29,20-23
	· Stiláris és szerkezeti eltérések



2. Krónika 1–9: Salamon uralkodása
· Salamon bölcsessége, gazdagsága, a jeruzsálemi templom megépítése és fölszentelése.
· Hangsúlyos a templomi istentisztelet és Salamon dicsősége.
2. Krónika 10–36: Júda királyainak története a szakadástól a babiloni fogságig
· Júda királyainak, különösen az igaz királyok reformjainak bemutatása.
· A templom, a vallási élet és a prófétai üzenetek központi szerepe.
· A babiloni fogság bekövetkezése és a könyv befejezése a Círusz-király rendeletével, amely megengedi a zsidók hazatérését.
· 
A TM és Lxx eltérései
	Szövegrész
	Vershely
	Eltérés jellege

	Salamon templomépítése
	2Krón 2,1-18
	Részletesebb, liturgikus és építészeti kiegészítések

	Jósáfát győzelme
	2Krón 20,20-30
	Bővebb narratíva, kifejezőbb szóhasználat

	Jóház király halála
	2Krón 24,20-22
	Több részlet a LXX-ben

	Manassze megtérése
	2Krón 33,10-25
	Részletesebb bűnbánati folyamat a LXX-ben

	Babiloni fogság és visszatérés
	2Krón 36,1-23
	Kiegészítő narratív elemek



A Krónikák könyve tehát Ádámtól egészen a babiloni fogság utáni időszakig követi Izráel és különösen Júda történetét, nagy hangsúlyt fektetve a templomi kultuszra és Dávid házára, valamint a zsidó nép vallási és történeti identitására.
A Krónikák könyvének forrásai
· A Krónikák könyve (1. és 2. Krónika) bibliai történeti könyv, amely nagyban ismétli a Sámuel és Királyok könyvének eseményeit, de egyben kiegészíti azokat, különösen a Dávid és Salamon uralkodására, a templom szolgálatára és a liturgiára fókuszálva.
· A könyv neve héberül דִּבְרֵי הַיָּמִים "dibré hajjamim", azaz  "napok történetei, évkönyvek", a görög Septuaginta  Παραλειπομένων﻿ (Paraleipomenon) (kihagyott dolgok) néven is említi, utalva arra, hogy a korábbi történetekből kimaradt részleteket dolgozza fel.
· A szerző feltehetően egy jeruzsálemi lévita vagy templomi szolgálatot ellátó személy volt, aki a Kr. e. 300 körüli időszakban írhatta meg a művet.
· A Krónikák könyveinek forrásai többek között a Sámuel és Királyok könyvei, valamint korábbi templomi és királyi évkönyvek lehettek, amelyeket egybefoglalt és átdolgozott szerzőjük, hogy reményteljes üzenetet közvetítsen a fogság utáni időkre.
· A fogság előtti események mellett a könyv nagy figyelmet szentel a templom újjáépítésének, a liturgikus szolgálatnak, illetve a messiási várakozásnak, így a Krónikák a zsidó történelem és kultúra egyik fontos összefoglalója és légköre.
· A Krónikák könyve Ezdrás könyvével is szoros kapcsolatban áll, mivel a Krónikák záró részével Ezdrás kezdődik, jelezve a folytatás jellegét.
Ez alapján a Krónikák könyve egyfajta történelmi, liturgikus és teológiai összegzés, amely korábbi írásos és szóbeli forrásokra épült, és a fogság utáni újjáépítési szemlélet szerint került megírásra.
A Királyok és a Krónikák könyvének párhuzamai és eltérései
Párhuzamok
· Mindkét könyv Izrael és Júda királyainak történetét dolgozza fel Dávid uralkodásától a fogságig.
· A Krónikák könyve sok esetben ismétli a Királyok könyvében található eseményeket, néha szó szerint vagy átdolgozott formában.
· Mindkét mű kiemeli a Dávid-ház fontosságát és a templom szerepét.
Eltérések
· A Krónikák könyve főként Dávid és Salamon uralkodására, a templomra, a liturgiára és a vallási hűségre helyezi a hangsúlyt, míg a Királyok könyve inkább a politikai és történelmi eseményekre koncentrál.
· A Krónikák pozitívabb képet fest Júda királyairól, különösen azokról, akik reformokat hajtottak végre, és kevesebb szó esik az északi Izrael királyairól vagy az istentelen cselekedetekről.
· A Krónikák sokkal hangsúlyosabb a liturgikus szolgálatra és a papi osztályra, részletesebben bemutatja a templomi szolgálatot, míg a Királyok könyve inkább a királyi és politikai aspektusokat helyezi előtérbe.
· A Krónikák könyve a fogság utáni időszakban, a zsidó közösség újjáépítésének és megújulásának reményével zár, míg a Királyok a fogság bekövetkeztéig meséli el a történetet és itt véget ér.
· A Krónikák tartalmaz párhuzam nélküli, azaz csak ott található szövegrészeket, amelyek további információkat és teológiai jelentéseket adnak, például az Kr.e. 2. századi Hasmoneusok terjeszkedésének legitimitására utalva.
Összefoglalva: a Királyok könyve inkább történelmi-politikai krónika, míg a Krónikák könyve inkább vallási és liturgikus összefoglaló, amely a fogság utáni újjáépítést és reményt hangsúlyozza.
A jeruzsálemi templom(ok) története
, és építési fázisai és a templomi vezetés, valamint a liturgia vázlatos áttekintése a bibliai és történeti források alapján.

I. A JERUZSÁLEMI TEMPLOMOK ÉPÍTÉSTÖRTÉNETE
1. Salamon temploma – az első templom (Kr. e. kb. 960–586).Kezdeményező: Dávid király (előkészítés), Salamon király (megvalósítás). 1Kir 5–8. 2Krón 2–7 építés időtartam: 7 év (1Kir 6,38). Anyagok: cédrus (Libanon), arany, bronz. Hely: Mórijja hegye (2Krón 3,1). Szerkezete: Előcsarnok (Úlám), Szentély (Hékál), Szentek szentje (Dvír) – frigyláda. A Babiloniak rombolták le (Kr. e. 586). 
2. Zorobábel temploma – a második templom (korai szakasz) (Kr. e. 516–20 körül). Újjáépítés Vezetői: Zerubbábel (kormányzó), Józsué főpap. Ezsd 1–6, Agg 1–2, Zak 1–8. Befejezése: Dareiosz király uralkodása alatt (Kr. e. 516). Szerényebb, mint Salamon temploma. Hiányzott: frigyláda, sekína látható jele. 
3. Heródes temploma – a második templom bővítése (Kr. e. 20 – Kr. u. 70). Átépítés Kezdeményezője: Nagy Heródes, Célja a politikai legitimitás megszerzése. Források: Josephus Flavius. Jellemzők Monumentális kőépítés, Templomhegy kibővítése. kb. Kr. u. 63 (Jn 2,20 utal rá). Megsemmisülés: Rómaiak (Titus) pusztították el (Kr. u. 70). 
II. A TEMPLOMI VEZETÉS (HIERARCHIA) 1. Főpap (Kóhén Gádól). Legfőbb vallási vezető. Jom Kippúr liturgia végzője. Frigyládához (később: Szentek szentje) beléphetett.
2. Papok (Kóhánim) Áldozatok bemutatása. Tisztasági törvények betartása.24 papi osztály (miszmárót – 1Krón 24).
3. Léviták- Ének, zene, Kapuőrzés, Logisztika, tanítás
4. Világi és vallási vezetés Király (első templom). Főtanács (Szanhedrin – második templom végén)-
III. A JERUZSÁLEMI TEMPLOM LITURGIÁJA
1. Napi szolgálat (Tamid). Reggel égőáldozat, Este égőáldozat. Kísérő füstölés, zsoltáréneklés.  4Móz 28,1–8
2. Áldozattípusok: Égőáldozat	(Ólám)	teljes odaadás, Békeáldozat (Selámim) közösség. Vétekáldozat (Chátát)	bűn. Jóvátétel	(Ásám)	kárpótlás. Lisztáldozat (Minchá) hála. 3Móz 1–7
3. Ünnepi liturgia: Zarándokünnepek: Pészach, Sávuót, Szukkót T ömeges áldozatok. Kürtfúvás, körmenetek
4. Zene és ének, Léviták kórusa, Zsoltárokat énekel. Hangszerek: hárfa, lant, cintányér. 1Krón 15–16
5. Jom Kippúr különleges liturgiája: Két bak feláldozása (egy az Úrnak, egy Azázelnek). Vérhintés. Bűnbocsánat rítusa. 3Móz 16
IV. A TEMPLOM JELENTŐSÉGÉNEK VÁLTOZÁSA: Első templom -királyi szentély–áldozati hely. Második templom- papi székhely, törvényi magyarázat helye. Kr. u. 70 után	emlékezeti–liturgikus (zsinagóga) A templom pusztulása után: az ima az áldozat helyébe lépett. a rabbik váltak vezetőkké. 
Összegzés: A jeruzsálemi templom egyszerre volt: Isten lakóhelye, nemzeti központ, liturgikus centrum. Vezetése szigorú hierarchiára épült. Liturgiája mintául szolgált a későbbi zsinagógai istentisztelethez.


image6.jpeg




image7.png




image8.jpeg




image9.jpeg




image10.jpeg




image11.jpeg




image12.jpeg




image13.jpeg




image14.jpeg




image15.jpeg




image16.jpeg




image17.jpeg




image18.jpeg




image19.jpeg




image20.jpeg




image21.jpeg




image22.jpeg




image23.jpeg




image24.jpeg




image25.jpeg




image26.jpeg




image27.png
bt

i Kbyt

A D rattans





image1.jpeg




image2.jpeg




image3.jpeg




image4.jpeg




image5.jpeg




